Al Basirah Jurnal Pengabdian Masyarakat
' & h Volume 5, Nomor 2, Desember 2025 Hal.284-306
JURMAL ﬂEH%EQA?H!EQAMT ISSN 2776-4702 (C), 2798-5946 (e)
& https://doi.org/10.58326/jab.v5i2.332

MANAJEMEN KONFLIK DALAM PONDOK PESANTREN: PENDEKATAN ISLAMI
UNTUK PENYELESAIAN MASALAH

Wahyudi Widodo
STAI Mahad Aly Alhikam
wahyudiwidodo62@agmail.com

Abstrak

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang memiliki peran penting dalam
pembentukan karakter dan akhlak santri. Namun, keberagaman latar belakang sosial, budaya,
dan tingkat pemahaman agama di pesantren sering kali menjadi pemicu konflik. Konflik dapat
muncul dalam berbagai bentuk, seperti perbedaan pendapat antar-santri, ketegangan antara
santri dan pengasuh, serta perbedaan kepentingan dalam pengelolaan pesantren. Jika tidak
dikelola dengan baik, konflik ini dapat mengganggu harmoni kehidupan pesantren dan
menurunkan efektivitas pembelajaran. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pendekatan
Islami dalam manajemen konflik di lingkungan pesantren, dengan menyoroti konsep
musyawarah (syura), ishlah (rekonsiliasi), ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam), serta
keadilan (‘adl) dalam penyelesaian perselisinan. Metode penelitian yang digunakan adalah
kualitatif dengan pendekatan etnografi, melalui observasi langsung serta analisis dokumen terkait
kebijakan pengelolaan konflik di pesantren. Hasil penelitian menunjukkan bahwa manajemen
konflik berbasis nilai-nilai Islam dapat menjadi solusi efektif dalam menjaga stabilitas dan harmoni
pesantren. Pendekatan ini meliputi strategi preventif dengan menanamkan nilai-nilai Islam sejak
dini, strategi kuratif melalui mediasi oleh kyai atau ustaz, serta strategi rekonstruktif yang berfokus
pada rehabilitasi hubungan dan evaluasi kebijakan pesantren. Dengan menerapkan prinsip-
prinsip Islam dalam penyelesaian konflik, pesantren dapat menciptakan lingkungan pendidikan
yang lebih kondusif, harmonis, dan sesuai dengan tujuan pembinaan karakter santri.

Kata kunci: manajemen konflik, pondok pesantren, pendekatan Islami, musyawarah, ishlah,
ukhuwah Islamiyah, keadilan.

Abstract

Islamic boarding schools are Islamic educational institutions that play an important role in shaping
the character and morals of students. However, the diversity of social, cultural, and religious
backgrounds in Islamic boarding schools often triggers conflict. Conflicts can arise in various
forms, such as differences of opinion between students, tension between students and
caregivers, and differences in interests in managing Islamic boarding schools. If not managed
properly, these conflicts can disrupt the harmony of Islamic boarding school life and reduce the
effectiveness of learning. This study aims to analyze the Islamic approach to conflict management
in Islamic boarding schools, by highlighting the concept of deliberation (shura), ishlah
(reconciliation), ukhuwah Islamiyah (Islamic brotherhood), and justice (‘adl) in resolving disputes.
The research method used is qualitative with an ethnographic approach, through direct
observation and analysis of documents related to conflict management policies in Islamic
boarding schools. The results of the study indicate that conflict management based on Islamic
values can be an effective solution in maintaining the stability and harmony of Islamic boarding
schools. This approach includes preventive strategies by instilling Islamic values from an early



https://doi.org/10.58326/jab.v5i2.332
mailto:wahyudiwidodo62@gmail.com

285 Wahyudi Widodo

age, curative strategies through mediation by kyai or ustaz, and reconstructive strategies that
focus on rehabilitating relationships and evaluating pesantren policies. By applying Islamic
principles in conflict resolution, pesantren can create a more conducive, harmonious educational
environment that is in line with the goals of fostering the character of students..

Keywords: conflict management, Islamic boarding schools, Islamic approach, deliberation,
ishlah, Islamic brotherhood, justice.

A. PENDAHULUAN

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang memiliki peran penting
dalam membentuk karakter dan akhlak santri, serta menjadi pusat keilmuan dan pembinaan
masyarakat.(Mujahidin, 2021) Sebagai institusi dengan komunitas yang beragam, baik dari segi
latar belakang sosial, budaya, maupun usia, konflik menjadi sesuatu yang tidak dapat dihindari.
Konflik di pesantren dapat muncul dalam berbagai bentuk, seperti perbedaan pendapat antara
santri, gesekan antara santri dan pengasuh, konflik kepentingan antara pengelola pesantren,
serta ketidaksepahaman dalam penerapan aturan yang ada.(Hastiningsih, 2022) Jika konflik ini
tidak dikelola dengan baik, maka dapat mengganggu harmoni kehidupan pesantren,
menurunkan efektivitas pembelajaran, serta menciptakan ketegangan yang berpotensi
merusak lingkungan pendidikan yang kondusif. Oleh karena itu, manajemen konflik menjadi
aspek yang sangat penting dalam pondok pesantren guna menciptakan suasana yang
harmonis, menjaga stabilitas organisasi, serta memastikan visi dan misi pesantren dapat
berjalan dengan baik. Manajemen konflik yang efektif dalam pesantren melibatkan pendekatan
yang berbasis nilai-nilai Islam, seperti musyawarah, ishlah (perdamaian), dan ukhuwah
Islamiyah (persaudaraan Islam). Pengasuh dan pengelola pesantren perlu memiliki
keterampilan dalam mediasi dan resolusi konflik agar dapat menangani perselisihan dengan
bijaksana dan adil, sehingga dapat menciptakan solusi yang tidak hanya menyelesaikan
permasalahan secara temporer, tetapi juga membangun hubungan yang lebih kuat di antara
para pihak yang terlibat.

Pesantren memiliki peran strategis dalam membentuk karakter, moral, dan keilmuan para
santri melalui pendekatan yang holistik dan berbasis nilai-nilai agama. Sebagai institusi
pendidikan yang telah ada sejak lama di Indonesia, pesantren tidak hanya menjadi tempat untuk
menuntut ilmu agama, tetapi juga menjadi wadah pembinaan akhlak, kedisiplinan, dan
kemandirian bagi para santri.(Jamil dkk., 2023) Salah satu ciri khas pesantren adalah
keberagaman komunitas yang ada di dalamnya, yang terdiri dari santri dengan latar belakang
sosial, budaya, dan daerah yang berbeda-beda. Keberagaman ini menjadikan pesantren

sebagai miniatur masyarakat yang menuntut adanya toleransi, sikap saling menghormati, serta

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



286 Wahyudi Widodo

kemampuan untuk hidup dalam lingkungan yang heterogen. Dengan adanya santri yang
berasal dari berbagai daerah, pesantren berfungsi sebagai sarana integrasi sosial yang
mempertemukan individu-individu dengan budaya dan kebiasaan yang beragam dalam satu
lingkungan pendidikan berbasis Islam. Selain itu, keberagaman di pesantren juga
mencerminkan luasnya spektrum pemikiran dalam Islam, di mana santri dapat belajar untuk
memahami berbagai sudut pandang dalam beragama serta mengembangkan sikap moderat
dalam menyikapi perbedaan. Para kiai dan pengasuh pesantren memiliki peran penting dalam
menjaga harmoni komunitas yang beragam ini dengan menanamkan nilai-nilai ukhuwah
Islamiyah (persaudaraan Islam), musyawarah, dan kebersamaan.(Billah, 2024) Dengan
demikian, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat pendidikan agama, tetapi juga
sebagai tempat pembentukan karakter yang melatih santri untuk dapat hidup dalam masyarakat
yang plural dan beragam. Keberagaman komunitas di dalam pesantren juga menjadi faktor
yang memperkaya pengalaman sosial santri, mengajarkan mereka tentang pentingnya kerja
sama, toleransi, dan empati dalam kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, pesantren
memiliki peran yang sangat penting dalam menyiapkan generasi yang tidak hanya memiliki
pemahaman agama yang kuat, tetapi juga mampu menjadi individu yang inklusif dan mampu
berkontribusi dalam kehidupan sosial yang lebih luas.

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam yang memiliki komunitas beragam
tidak terlepas dari berbagai potensi konflik yang bisa terjadi di dalamnya. Konflik di lingkungan
pesantren dapat muncul karena berbagai faktor, baik yang bersumber dari perbedaan individu,
aturan yang diterapkan, maupun dinamika organisasi.(Soleh, t.t.) Salah satu potensi konflik
yang sering terjadi adalah perbedaan latar belakang santri. Pesantren biasanya dihuni oleh
santri dari berbagai daerah dengan budaya, adat istiadat, dan kebiasaan yang berbeda.
Perbedaan ini dapat menimbulkan kesalahpahaman dalam interaksi sehari-hari, terutama jika
tidak ada sikap saling memahami dan menghormati satu sama lain. Selain itu, perbedaan
tingkat pemahaman agama di antara santri juga dapat memicu perdebatan yang berujung pada
konflik, terutama jika tidak dikelola dengan baik oleh pengasuh dan tenaga pendidik di
pesantren.

Selain faktor perbedaan individu, konflik juga dapat muncul akibat aturan ketat yang
diterapkan oleh pesantren.(Rahmah dkk., 2023) Sebagian santri mungkin merasa terbebani
dengan peraturan yang membatasi kebebasan mereka, terutama dalam hal disiplin waktu, pola
hidup, serta akses terhadap dunia luar. Ketidakpuasan ini bisa menimbulkan perlawanan atau
sikap membangkang terhadap aturan yang diterapkan. Di sisi lain, ada pula konflik yang berasal
dari relasi antara santri dan pengasuh. Perbedaan cara mendidik dan menyampaikan nasihat

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



287 Wahyudi Widodo

antara satu pengasuh dengan yang lain dapat menyebabkan kebingungan di kalangan santri.
Selain itu, apabila ada ketidakadilan dalam pemberian hukuman atau sanksi terhadap santri,
hal ini juga dapat memicu konflik yang lebih besar, baik antarindividu maupun antara santri dan
pihak pengelola pesantren.

Artikel ini bertujuan untuk menggali pendekatan Islami dalam penyelesaian konflik di
lingkungan pesantren, dengan menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam dapat diterapkan dalam
manajemen konflik agar tetap sejalan dengan prinsip-prinsip keadilan, kedamaian, dan
kebersamaan. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki komunitas yang
beragam, sehingga potensi konflik menjadi sesuatu yang tidak dapat dihindari. Oleh karena itu,
penting untuk memahami metode penyelesaian konflik yang tidak hanya bersifat praktis tetapi
juga berakar pada ajaran Islam. Artikel ini akan membahas konsep-konsep Islami seperti
musyawarah (syura), ishlah (perdamaian), dan ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam)
sebagai landasan dalam menyelesaikan perselisihan dengan cara yang damai dan konstruktif.
Dengan menggali pendekatan Islami ini, diharapkan pesantren dapat mengelola konflik secara
lebih efektif, menciptakan lingkungan yang harmonis, serta membentuk santri yang memiliki
kedewasaan emosional dan sosial dalam menghadapi perbedaan dan tantangan kehidupan.
Selain itu, artikel ini juga bertujuan memberikan wawasan bagi pengelola pesantren, pengasuh,
dan santri dalam memahami pentingnya resolusi konflik berbasis nilai-nilai Islam sebagai

bagian dari pembinaan karakter dan pendidikan moral dalam kehidupan pesantren.

B. METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi untuk
memahami secara mendalam dinamika konflik di lingkungan pondok pesantren serta
bagaimana prinsip-prinsip Islam diterapkan dalam manajemen konflik.(Ardyan dkk., 2023)
Pendekatan etnografi dipilih karena memungkinkan peneliti untuk terlibat langsung dalam
kehidupan komunitas pesantren, mengamati interaksi sosial, serta mendokumentasikan praktik
penyelesaian konflik secara natural dalam konteks budaya dan nilai-nilai Islam yang dianut.(Hadi dkk.,
2021) Data dikumpulkan melalui observasi serta analisis dokumen terkait kebijakan dan aturan
pesantren yang berkaitan dengan pengelolaan konflik. Fokus utama penelitian ini adalah
mengidentifikasi faktor penyebab konflik, strategi penyelesaiannya, serta efektivitas penerapan prinsip-
prinsip Islam dalam membangun harmoni di pesantren. Dengan pendekatan ini, penelitian dapat
memberikan gambaran komprehensif mengenai bagaimana pesantren sebagai lembaga pendidikan
Islam mengelola konflik secara struktural dan kultural, sehingga dapat memberikan rekomendasi yang

relevan bagi pengelolaan konflik di lingkungan pesantren secara lebih efektif dan berkelanjutan.

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



288 Wahyudi Widodo

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Konflik dalam Pondok Pesantren

Konflik dalam konteks sosial merupakan suatu kondisi di mana terjadi benturan
kepentingan, perbedaan pendapat, atau pertentangan antara individu atau kelompok dalam
masyarakat. Konflik dapat muncul karena perbedaan nilai, norma, tujuan, atau bahkan
kesalahpahaman yang terjadi dalam interaksi sosial.(A dkk., 2024) Dalam perspektif sosiologi,
konflik dianggap sebagai bagian alami dari dinamika sosial yang dapat berdampak positif
maupun negatif tergantung pada bagaimana penyelesaiannya. Konflik yang tidak dikelola
dengan baik dapat menimbulkan perpecahan, ketegangan, serta hilangnya rasa kebersamaan
dalam suatu komunitas.(Yulianti dkk., 2025) Sebaliknya, jika konflik ditangani dengan
pendekatan yang tepat, maka dapat menjadi sarana untuk memperbaiki hubungan sosial,
memperkuat solidaritas, serta meningkatkan pemahaman antarindividu atau kelompok. Dalam
masyarakat Islam, konflik juga sering muncul akibat perbedaan pemahaman agama,
kepentingan politik, hingga persoalan ekonomi dan budaya yang beragam. Oleh karena itu,
Islam memberikan panduan dalam menyikapi konflik dengan menekankan nilai-nilai keadilan,
kesabaran, dan ishlah (perdamaian).

Dalam konteks pendidikan Islam, konflik merupakan fenomena yang juga kerap terjadi di
lingkungan lembaga pendidikan, termasuk pesantren. Konflik di dunia pendidikan dapat muncul
akibat perbedaan pandangan antara santri, pengasuh, tenaga pendidik, ataupun pengelola
lembaga dalam hal penerapan aturan, metode pengajaran, hingga masalah interpersonal yang
berkembang dalam keseharian.(Sofia, 2021) Pendidikan Islam mengajarkan bahwa konflik
bukanlah sesuatu yang harus dihindari sepenuhnya, tetapi harus disikapi dengan bijak dan
sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Al-Qur'an dan hadis memberikan banyak pedoman dalam
menyelesaikan konflik, seperti pentingnya musyawarah (syura) dalam mencari solusi yang adil,
menahan amarah, serta mengutamakan perdamaian dan persaudaraan di antara sesama
Muslim.(Ramdhani dkk., 2022) Dalam pendidikan Islam, konflik tidak hanya dianggap sebagai
tantangan, tetapi juga sebagai peluang untuk mendidik santri agar memiliki keterampilan dalam
menyelesaikan permasalahan dengan cara yang baik, sopan, dan berlandaskan nilai-nilai
Islam.

Dalam Islam konflik bukan hanya sekadar benturan kepentingan, tetapi juga dapat
menjadi ujian dalam menilai kualitas iman dan akhlak seseorang. Rasulullah SAW sendiri
menghadapi berbagai konflik selama masa dakwahnya, baik dengan kaum Quraisy, antar-
sahabat, maupun dalam pengelolaan umat Islam.(Kurniawan, 2021) Dalam setiap konflik

tersebut, Rasulullah selalu mengutamakan pendekatan damai, keadilan, dan kebijaksanaan

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



289 Wahyudi Widodo

dalam mengambil keputusan. Oleh karena itu, pendidikan Islam menekankan bahwa konflik
harus diselesaikan dengan cara yang menghindari perpecahan, menegakkan keadilan, dan
memperkuat ukhuwah Islamiyah. Jika konflik dalam pendidikan Islam dikelola dengan baik,
maka tidak hanya menciptakan lingkungan belajar yang harmonis, tetapi juga membentuk
individu yang memiliki kecerdasan emosional dan sosial yang tinggi. Dengan demikian, konflik
dalam konteks pendidikan Islam tidak boleh dipandang sebagai sesuatu yang hanya
berdampak negatif, tetapi harus dipahami sebagai bagian dari proses pembelajaran dalam
kehidupan, yang jika diatasi dengan tepat, dapat memperkaya pengalaman dan memperkuat
karakter individu serta komunitas pendidikan Islam secara keseluruhan.(Mashuri & Syahid,
2024)

Salah satu faktor utama penyebab konflik di pesantren adalah perbedaan latar belakang
santri dan pengasuh. Santri yang datang dari berbagai daerah membawa budaya, kebiasaan,
serta nilai-nilai yang berbeda, yang terkadang tidak sejalan dengan lingkungan
pesantren.(Mustakim, 2024) Perbedaan ini dapat menyebabkan kesalahpahaman dalam
interaksi sehari-hari, terutama jika tidak ada sikap toleransi dan saling menghormati. Selain itu,
gaya komunikasi dan metode pembelajaran yang diterapkan oleh pengasuh juga dapat menjadi
pemicu konflik, terutama jika tidak sesuai dengan harapan atau ekspektasi santri. Ada kalanya
pengasuh memiliki cara mendidik yang tegas dan disiplin, sementara santri yang berasal dari
latar belakang yang lebih bebas mungkin merasa tertekan atau kurang nyaman dengan metode
tersebut.(Rabbaniyah & Lina, t.t.) Jika tidak ada upaya untuk menjembatani perbedaan ini,
maka konflik antara santri dan pengasuh bisa saja terjadi, yang pada akhirnya mengganggu
proses pembelajaran di pesantren.

Faktor lain yang sering menjadi pemicu konflk di pesantren adalah masalah
kepemimpinan dan kebijakan yang diterapkan oleh pihak pengelola. Setiap pesantren memiliki
sistem kepemimpinan yang berbeda-beda, ada yang bersifat otoriter dengan struktur yang
sangat hierarkis, sementara ada pula yang lebih terbuka terhadap partisipasi santri dan tenaga
pengajar dalam pengambilan keputusan.(Raihani Ikrimah, 2022) Jika kepemimpinan pesantren
dianggap tidak adil atau tidak transparan dalam mengelola kebijakan, maka dapat menimbulkan
ketidakpuasan di kalangan santri, pengasuh, atau bahkan masyarakat sekitar. Misalnya, dalam
pembagian tugas dan tanggung jawab, apabila ada santri yang merasa diperlakukan tidak adil
dibandingkan dengan yang lain, maka bisa memicu rasa ketidakpuasan yang berkembang
menjadi konflik. Selain itu, kebijakan yang terlalu ketat tanpa adanya ruang dialog dan diskusi
juga dapat menimbulkan perlawanan dari santri, terutama jika mereka merasa hak-hak mereka

tidak diperhatikan. Oleh karena itu, kepemimpinan yang bijaksana serta kebijakan yang adil dan

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



290 Wahyudi Widodo

komunikatif sangat diperlukan untuk menjaga stabilitas dan keharmonisan di lingkungan
pesantren.

Faktor lain yang dapat menyebabkan konflik di pesantren adalah adanya persaingan di
antara santri atau kelompok tertentu. Persaingan ini bisa muncul dalam berbagai bentuk, seperti
persaingan akademik, persaingan dalam mendapatkan perhatian dari pengasuh, atau bahkan
dalam hal kepemimpinan di lingkungan santri.(Fadli dkk., 2024) Dalam beberapa kasus, santri
yang memiliki kemampuan akademik atau kepemimpinan yang lebih menonjol mungkin
mendapatkan perlakuan khusus dari pengasuh, yang bisa menimbulkan rasa iri di kalangan
santri lainnya. Selain itu, terbentuknya kelompok-kelompok kecil berdasarkan daerah asal atau
kesamaan latar belakang juga bisa menjadi pemicu konflik jika tidak ada upaya untuk
mempererat persaudaraan di antara santri. Jika tidak ditangani dengan baik, persaingan ini bisa
berkembang menjadi konflik terbuka yang mengganggu keharmonisan dan solidaritas di dalam
pesantren. Oleh karena itu, diperlukan upaya untuk menanamkan nilai-nilai kebersamaan, kerja
sama, serta sikap saling mendukung agar persaingan yang ada tetap sehat dan tidak
berkembang menjadi konflik yang merugikan.

Jika konflik di lingkungan pesantren tidak dikelola dengan baik, dampaknya bisa sangat
luas dan merugikan, baik bagi individu yang terlibat maupun bagi pesantren secara
keseluruhan. Salah satu dampak utama adalah terganggunya harmoni dan kenyamanan dalam
kehidupan pesantren. Konflik yang dibiarkan tanpa penyelesaian dapat menimbulkan
ketegangan antarindividu atau kelompok, menciptakan atmosfer yang tidak kondusif bagi
proses pembelajaran dan pengembangan karakter santri. Suasana yang penuh ketegangan
dan perselisihan dapat membuat santri merasa tidak nyaman, kehilangan semangat belajar,
bahkan dalam beberapa kasus, menyebabkan mereka memilih untuk keluar dari pesantren.
Selain itu, konflik yang tidak tertangani dengan baik juga dapat merusak hubungan antara santri
dan pengasuh, mengurangi rasa hormat terhadap otoritas pesantren, serta menurunkan
efektivitas kepemimpinan di dalamnya. Dalam jangka panjang, kondisi ini bisa melemahkan
sistem pendidikan dan nilai-nilai moral yang ingin ditanamkan dalam kehidupan pesantren.

Selain berdampak pada individu dan sistem pesantren, konflik yang tidak terselesaikan
juga dapat berpengaruh pada reputasi lembaga di mata masyarakat. Pesantren memiliki peran
penting dalam membangun citra pendidikan Islam yang berlandaskan akhlak dan kedamaian.
Jika terjadi konflik yang terus berlarut-larut, terutama yang melibatkan perselisihan
antarpengurus atau antara pesantren dengan pihak luar, maka kepercayaan masyarakat
terhadap pesantren tersebut bisa menurun. Hal ini dapat berdampak pada menurunnya jumlah
santri baru, berkurangnya dukungan dari masyarakat dan donatur, serta terganggunya

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



291

Wahyudi Widodo

keberlanjutan pesantren secara finansial dan organisatoris. Bahkan, dalam kasus yang lebih
serius, konflik yang tidak terselesaikan dapat memicu perpecahan internal yang menyebabkan
terbentuknya kubu-kubu di dalam pesantren, menghambat koordinasi dan efektivitas dalam
menjalankan visi pendidikan Islam yang seharusnya menjadi tujuan utama pesantren.
Dampak lain yang tidak kalah penting adalah munculnya sikap negatif di kalangan santri,
seperti permusuhan, saling tidak percaya, atau bahkan perilaku agresif dalam menyikapi
perbedaan. Jika konflik dibiarkan berkembang tanpa ada penyelesaian yang adil dan bijaksana,
maka santri dapat kehilangan pemahaman tentang pentingnya nilai-nilai persaudaraan dan
kerja sama dalam Islam. Hal ini bertentangan dengan tujuan utama pendidikan pesantren yang
tidak hanya berfokus pada pengajaran ilmu agama, tetapi juga pada pembentukan akhlak dan
kepribadian yang baik. Oleh karena itu, penting bagi pengelola pesantren untuk memiliki strategi
manajemen konflik yang efektif, berbasis nilai-nilai Islam seperti musyawarah, keadilan, dan
ishlah (perdamaian), agar setiap konflik yang muncul dapat diatasi dengan cara yang
membangun dan memperkuat ukhuwah Islamiyah. Dengan demikian, pesantren dapat terus
menjadi lingkungan pendidikan yang harmonis, kondusif, dan berperan aktif dalam mencetak
generasi yang berilmu, berakhlak mulia, serta memiliki keterampilan sosial yang baik dalam

menghadapi tantangan kehidupan.

Prinsip-Prinsip Islam dalam Manajemen Konflik
Dalam ajaran Islam, konflik dipandang sebagai bagian dari kehidupan sosial yang tidak

dapat dihindari, tetapi harus disikapi dengan bijak dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Islam
tidak hanya memberikan pedoman dalam menghadapi konflik, tetapi juga menawarkan prinsip-
prinsip dasar dalam menyelesaikannya secara adil, damai, dan konstruktif.(Na'im, 2021)
Prinsip-prinsip ini menekankan pentingnya musyawarah, rekonsiliasi, kesabaran, persaudaraan
Islam, serta keadilan dan kesetaraan. Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, konflik yang
muncul dalam lingkungan pendidikan Islam seperti pesantren dapat dikelola dengan baik,
sehingga tidak berkembang menjadi perpecahan yang merugikan.
1. Musyawarah (Syura’): Menyelesaikan Perselisihan dengan Dialog Terbuka
Salah satu prinsip utama dalam Islam dalam menyelesaikan konflik adalah
musyawarah (syura’), yaitu proses diskusi dan dialog terbuka antara pihak-pihak yang
terlibat dalam perselisihan.(Fidori dkk., 2024) Musyawarah merupakan metode yang
diajarkan dalam Islam untuk mencapai kesepakatan yang adil dan bijaksana dalam
berbagai permasalahan, termasuk dalam menyelesaikan konflik. Dalam Al-Qur'an, Allah
SWT berfirman:

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



292 Wahyudi Widodo

"Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya dan
mendirikan salat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah antara
mereka, dan mereka menginfakkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada
mereka." (QS. Asy-Syura: 38)(Surat Asy-Syura Ayat 38, t.t.)

Musyawarah merupakan sarana penting dalam menciptakan lingkungan yang
harmonis dan demokratis, di mana setiap individu memiliki kesempatan yang sama untuk
menyampaikan pendapat dan aspirasinya secara jujur serta terbuka.(llham Prasetyo,
2023) Dalam konteks pesantren, musyawarah menjadi bagian dari tradisi yang
mengedepankan nilai-nilai kebersamaan, keadilan, dan kebijaksanaan dalam mengambil
keputusan. Proses ini dapat diterapkan dalam berbagai aspek kehidupan pesantren,
seperti diskusi antara santri dan pengasuh mengenai aturan yang berlaku, pertemuan
untuk menyelesaikan konflik antar-santri, hingga forum khusus yang membahas
berbagai permasalahan yang muncul di lingkungan pesantren. Dengan adanya
musyawarah, setiap perbedaan pendapat dapat didiskusikan secara konstruktif sehingga
tidak menimbulkan kesalahpahaman atau ketegangan yang berkepanjangan. Selain itu,
musyawarah juga membantu menanamkan sikap saling menghargai dan menerima
perbedaan, yang pada akhirnya akan memperkuat rasa persaudaraan dan solidaritas di
antara para santri. Penyelesaian konflik melalui musyawarah memungkinkan semua
pihak untuk merasa dihargai dan didengarkan, sehingga keputusan yang dihasilkan lebih
adil dan dapat diterima oleh semua pihak. Dengan demikian, musyawarah menjadi salah
satu pilar utama dalam menciptakan suasana pesantren yang kondusif, harmonis, dan
penuh dengan nilai-nilai kebersamaan.

2. lIslah (Rekonsiliasi): Mempersatukan Pihak yang Berselisin Melalui Mediasi Islami

Selain musyawarah, Islam juga mengajarkan prinsip islah, yang berarti perbaikan
atau rekonsiliasi antara pihak-pihak yang berselisih.(Rosyidah dkk., 2024) Prinsip ini
menekankan pentingnya mengusahakan perdamaian dengan cara yang adil dan tidak
berat sebelah. Allah SWT berfirman dalam Al-Qur'an:

"Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu damaikanlah
(perbaikilah hubungan) antara kedua saudaramu dan bertakwalah kepada Allah agar
kamu mendapat rahmat." (QS. Al-Hujurat: 10)(Surat Al-Hujurat Ayat 10, t.t.)

Dalam praktiknya, islah sebagai upaya perdamaian sering kali dilakukan melalui
mekanisme mediasi, yaitu sebuah proses di mana seorang pihak ketiga yang netral
bertindak sebagai penengah dalam menyelesaikan konflik antara dua pihak yang
berselisih.(Mahmudah, 2021) Dalam lingkungan pesantren, mediasi ini biasanya

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



293

Wahyudi Widodo

dilakukan oleh sosok yang dihormati dan memiliki wibawa, seperti pengasuh, kyai, ustaz,
atau tokoh senior yang memiliki pengalaman dalam menyelesaikan permasalahan antar-
santri. Keberadaan pihak ketiga ini sangat penting karena mereka dapat memberikan
perspektif yang objektif serta solusi yang adil bagi kedua belah pihak tanpa berpihak
kepada salah satu pihak yang berseteru. Proses mediasi dalam islah biasanya dilakukan
melalui dialog terbuka, di mana masing-masing pihak diberikan kesempatan untuk
menyampaikan pendapat, perasaan, serta keluhan mereka secara jujur dan tanpa
tekanan. Dengan adanya fasilitator yang bertindak sebagai penengah, diskusi dapat
berjalan lebih kondusif, menghindarkan emosi yang berlebihan, serta mencegah
perdebatan yang dapat memperburuk keadaan.

Dalam pesantren, pendekatan ini tidak hanya berfokus pada penyelesaian
masalah yang sedang terjadi, tetapi juga lebih jauh lagi menanamkan nilai-nilai
persaudaraan, saling menghormati, dan kebijaksanaan dalam menghadapi konflik. Santri
yang sebelumnya berselisih diajak untuk memahami pentingnya rekonsiliasi dan
menjaga ukhuwah islamiyah, sehingga mereka dapat lebih menghargai hubungan sosial
yang harmonis dan menghindari pertikaian yang tidak perlu di masa depan. Selain itu,
islah melalui mediasi juga mencerminkan ajaran Islam yang menekankan pentingnya
perdamaian dan persaudaraan di antara sesama Muslim. Islam mengajarkan bahwa
menyelesaikan konflik dengan cara damai lebih utama dibandingkan memperpanjang
permusuhan, karena pertikaian yang berkepanjangan hanya akan menimbulkan
perpecahan serta menghambat terciptanya lingkungan yang harmonis dan penuh
keberkahan. Oleh karena itu, di pesantren, proses islah ini sering kali dikaitkan dengan
pendidikan karakter dan pembentukan moral santri agar mereka tidak hanya memahami
ajaran Islam secara teoritis, tetapi juga mampu menerapkannya dalam kehidupan sehari-
hari. Dengan demikian, islah melalui mediasi bukan sekadar cara untuk menyelesaikan
masalah, tetapi juga merupakan bagian dari pendidikan akhlak yang bertujuan mencetak
individu yang bijaksana, sabar, dan mampu menyelesaikan konflik dengan cara yang
baik serta penuh dengan hikmah.

Sabar dan Husnuzan (Berprasangka Baik): Kontrol Diri dalam Menyelesaikan Konflik

Dalam penyelesaian konflik, Islam sangat menekankan pentingnya kesabaran
(sabar) dan berprasangka baik (husnuzan) sebagai bentuk kontrol diri agar konflik tidak
berkembang menjadi sesuatu yang lebih besar dan merugikan. Sering kali, konflik terjadi

akibat emosi yang tidak terkendali atau prasangka buruk yang memperburuk situasi.

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



294 Wahyudi Widodo

Oleh karena itu, Islam mengajarkan umatnya untuk bersikap tenang dan tidak terburu-
buru dalam mengambil keputusan saat menghadapi konflik. Allah SWT berfirman:

"Dan bersabarlah, sesungguhnya Allah beserta orang-orang yang sabar." (QS. Al-
Anfal: 46)(Surat Al-Anfal Ayat 46, t.t.)

Dalam konteks pesantren, sikap sabar dan berprasangka baik menjadi elemen
yang sangat penting dalam menciptakan lingkungan yang harmonis, baik bagi santri
maupun pengasuh. Kehidupan di pesantren yang penuh dengan interaksi sosial
menuntut setiap individu untuk memiliki pengendalian diri yang baik agar dapat
menghadapi berbagai situasi dengan kepala dingin dan sikap bijaksana. Salah satu
contoh penerapan sikap sabar dan berprasangka baik adalah dalam menghadapi
kesalahpahaman antar-santri, di mana sering kali muncul perbedaan pendapat atau
gesekan akibat perbedaan latar belakang, kebiasaan, maupun karakter masing-masing
individu. Dalam situasi seperti ini, sangat penting bagi santri untuk tidak langsung
menyalahkan satu sama lain tanpa mencari tahu kebenarannya terlebih dahulu, karena
kesalahpahaman yang dibiarkan tanpa klarifikasi hanya akan memperburuk keadaan
dan berpotensi menimbulkan konflik yang lebih besar. Oleh karena itu, santri sebaiknya
berusaha untuk menahan diri, tidak mudah terpancing emosi, serta memberikan
kesempatan bagi pihak lain untuk menjelaskan duduk perkaranya dengan baik. Sikap ini
tidak hanya membantu menyelesaikan masalah dengan cara yang lebih damai, tetapi
juga melatih santri untuk menjadi pribadi yang lebih dewasa, matang dalam berpikir, serta
tidak mudah terprovokasi oleh situasi yang belum tentu sesuai dengan persepsi awal
mereka.

Di sisi lain, pengasuh pesantren juga memiliki peran yang sangat penting dalam
menerapkan sikap sabar dan berprasangka baik, terutama dalam menangani berbagai
permasalahan yang melibatkan santri.(Wahid & Prasetiya, 2024) Dalam menyelesaikan
konflik, pengasuh tidak boleh bersikap terburu-buru dalam memberikan hukuman atau
sanksi tanpa terlebih dahulu memahami latar belakang dan akar masalah yang
sebenarnya. Sebab, tanpa pemahaman yang menyeluruh, keputusan yang diambil bisa
menjadi tidak adil dan justru memperburuk situasi. Oleh karena itu, pengasuh perlu
mengedepankan pendekatan yang lebih bijaksana, mendengarkan setiap pihak yang
terlibat, serta mencari solusi yang adil dan tidak merugikan salah satu pihak. Dengan
menerapkan prinsip ini, setiap konflik yang muncul di lingkungan pesantren dapat
diselesaikan dengan cara yang lebih efektif, tanpa menimbulkan ketegangan yang
berkepanjangan. Lebih jauh lagi, sikap sabar dan berprasangka baik juga mencerminkan

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



295

Wahyudi Widodo

nilai-nilai Islam yang mengajarkan pentingnya kesabaran dalam menghadapi ujian, serta
tidak mudah berburuk sangka terhadap sesama Muslim. Dalam kehidupan sehari-hari,
santri dan pengasuh perlu membiasakan diri untuk selalu berpikir positif, tidak mudah
mencurigai orang lain tanpa alasan yang jelas, serta berusaha untuk melihat segala
sesuatu dari perspektif yang lebih luas sebelum mengambil keputusan. Sikap ini tidak
hanya bermanfaat dalam menyelesaikan permasalahan secara damai, tetapi juga
membantu menciptakan lingkungan pesantren yang lebih kondusif, penuh dengan rasa
saling menghargai, dan jauh dari konflik yang tidak perlu. Dengan demikian, kesabaran
dan prasangka baik bukan hanya sekadar nilai yang diajarkan secara teoritis di
pesantren, tetapi juga harus diterapkan dalam kehidupan sehari-hari agar menjadi
karakter yang melekat dalam diri setiap individu, baik santri maupun pengasuh.
Ukhuwwah Islamiyah (Persaudaraan lIslam): Menjaga Hubungan Baik di Tengah
Perbedaan

Islam menekankan pentingnya ukhuwah Islamiyah atau persaudaraan dalam
menyelesaikan konflik.(Shohib dkk., 2024) Prinsip ini menegaskan bahwa setiap Muslim
adalah saudara bagi Muslim lainnya, sehingga konflik tidak boleh sampai merusak
hubungan dan menimbulkan permusuhan yang berkepanjangan. Rasulullah SAW
bersabda:

"Janganlah kalian saling membenci, janganlah saling mendengki, dan janganlah
saling membelakangi. Dan jadilah hamba-hamba Allah yang bersaudara." (HR.
Muslim)(Kemenag, t.t.)

Dalam kehidupan pesantren, ukhuwah Islamiyah atau persaudaraan sesama
Muslim merupakan nilai fundamental yang harus senantiasa dijaga agar tercipta
lingkungan yang harmonis, damai, dan penuh dengan kebersamaan. Pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam tidak hanya bertujuan membentuk santri yang memiliki
pemahaman agama yang kuat, tetapi juga menanamkan nilai-nilai akhlak mulia,
termasuk sikap saling menghormati dan menjaga hubungan baik antarindividu. Dalam
kehidupan sehari-hari, santri berasal dari latar belakang yang beragam, baik dari segi
budaya, kebiasaan, maupun cara berpikir. Oleh karena itu, perselisihan atau perbedaan
pendapat sangat mungkin terjadi. Namun, perbedaan tersebut seharusnya tidak menjadi
pemicu perpecahan, melainkan harus disikapi dengan lapang dada, sikap terbuka, dan
semangat kebersamaan agar tidak berkembang menjadi konflik yang sulit diselesaikan.
Para santri perlu diajarkan untuk tidak mudah tersulut emosi atau terprovokasi oleh isu-
isu yang dapat memecah belah hubungan mereka. Sebaliknya, mereka harus mampu

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



296 Wahyudi Widodo

berpikir jernih, menahan diri dari sikap gegabah, serta selalu mencari solusi yang
mendamaikan ketika menghadapi suatu permasalahan.

Dalam praktiknya, ukhuwah Islamiyah dapat diwujudkan dengan saling
menghormati, menghargai perbedaan, serta membangun komunikasi yang baik dalam
setiap interaksi sosial di pesantren. Jika ada kesalahpahaman, maka harus diselesaikan
melalui musyawarah atau islah dengan mengutamakan prinsip keadilan dan kasih
sayang, bukan dengan sikap saling menyalahkan atau memperbesar perbedaan. Selain
itu, santri juga harus memahami bahwa persaudaraan dalam Islam adalah anugerah
yang harus dijaga, sebagaimana firman Allah dalam QS. Al-Hujurat ayat 10, yang
menyatakan bahwa setiap Muslim adalah saudara dan jika terjadi perselisinan, maka
wajib didamaikan. Pesan ini sangat relevan dalam kehidupan pesantren, di mana nilai
ukhuwah Islamiyah harus tetap menjadi pedoman agar setiap perbedaan tidak
berkembang menjadi konflik yang berkepanjangan.

5. Keadilan (‘Adl) dan Kesetaraan dalam Menyelesaikan Konflik Tanpa Keberpihakan

Prinsip terakhir yang sangat penting dalam manajemen konflik adalah keadilan
(‘adl) dan kesetaraan dalam menyelesaikan perselisihan.(Jafar dkk., 2025) Islam
mengajarkan bahwa setiap keputusan dalam konflik harus didasarkan pada prinsip
keadilan dan tidak boleh ada keberpihakan yang merugikan salah satu pihak. Allah SWT
berfirman:

"Sesungguhnya Allah menyuruh kamu berlaku adil dan berbuat kebajikan serta
memberi kepada kaum kerabat, dan Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran
dan permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil
pelajaran.” (QS. An-Nahl: 90)(Surat An-Nahl Ayat 90, t.t.)

Dalam penyelesaian konflik di pesantren, prinsip keadilan merupakan salah satu
faktor utama yang harus diterapkan secara tegas, konsisten, dan tanpa keberpihakan
agar setiap individu merasa diperlakukan secara adil dan bermartabat. Keadilan dalam
konteks ini tidak hanya berarti memberikan hukuman atau sanksi yang setimpal bagi
pihak yang bersalah, tetapi juga memastikan bahwa setiap proses penyelesaian masalah
dilakukan dengan transparan, tanpa diskriminasi, dan dengan mempertimbangkan
semua aspek yang relevan. Hal ini sangat penting karena ketidakadilan dalam
penyelesaian konflik dapat menimbulkan rasa ketidakpuasan, kekecewaan, bahkan
perpecahan di antara santri maupun komunitas pesantren secara lebih luas. Oleh karena
itu, para pengasuh, kyai, ustaz, serta pemimpin pesantren harus bersikap objektif dan

profesional dalam menangani setiap permasalahan yang muncul, tidak terburu-buru

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



297 Wahyudi Widodo

dalam mengambil keputusan, serta selalu mengedepankan nilai-nilai kebijaksanaan,
kesabaran, dan kehati-hatian dalam menentukan solusi terbaik.

Dalam praktiknya, penerapan keadilan dalam penyelesaian konflik di pesantren
dapat dimulai dengan memberikan kesempatan yang sama kepada semua pihak untuk
menyampaikan pendapat dan sudut pandang mereka tanpa tekanan atau ketakutan. Hal
ini bertujuan agar setiap santri yang terlibat dalam konflik merasa dihargai dan tidak
merasa dikucilkan. Jika keputusan hanya diambil berdasarkan satu sisi saja tanpa
mendengarkan pihak lain, maka akan timbul kesan ketidakadilan yang berpotensi
memperburuk situasi dan menimbulkan ketidakpercayaan terhadap sistem yang berlaku
di pesantren. Oleh karena itu, pengasuh atau pemimpin pesantren harus mampu menjadi
mediator yang netral dan memastikan bahwa setiap permasalahan diselesaikan dengan
cara yang adil, tidak memihak, dan berdasarkan kebenaran yang sesungguhnya. Selain
itu, keputusan yang diambil tidak boleh didasarkan pada kedekatan personal, hubungan
keluarga, atau kepentingan tertentu, melainkan harus benar-benar bersumber dari

prinsip kejujuran, transparansi, dan keobjektifan dalam menilai suatu permasalahan.

Metode Manajemen Konflik dalam Pondok Pesantren
1. Pendekatan Preventif

Manajemen konflik dalam pondok pesantren tidak hanya dilakukan setelah
konflik terjadi, tetapi juga harus dilakukan secara preventif untuk mencegah
munculnya perselisihan yang dapat mengganggu harmoni kehidupan pesantren.
Pendekatan preventif ini sangat penting karena pesantren adalah lingkungan yang
dihuni oleh santri dari berbagai latar belakang sosial, budaya, dan pemahaman
keagamaan yang beragam.(Hikmawati dkk., 2024) Jika tidak dikelola dengan baik,
perbedaan-perbedaan ini dapat menjadi pemicu konflik yang menghambat proses
pembelajaran dan pengembangan karakter santri. Oleh karena itu, pendekatan
preventif dalam manajemen konflik harus dilakukan secara sistematis melalui
beberapa strategi utama, yaitu penanaman nilai-nilai Islam sejak dini melalui
pembelajaran dan keteladanan, membangun budaya komunikasi yang terbuka
dan harmonis, serta pembinaan akhlak santri agar memahami pentingnya
persatuan.

Salah satu langkah preventif utama dalam mencegah konflik di pesantren
adalah dengan menanamkan nilai-nilai Islam sejak dini melalui pembelajaran dan

keteladanan.(Khasanah, 2024) Islam mengajarkan bahwa setiap individu harus

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



298 Wahyudi Widodo

menjunjung tinggi akhlak mulia, kesabaran, persaudaraan, dan sikap saling
menghormati dalam kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, pesantren harus
memastikan bahwa sejak awal, santri mendapatkan pemahaman yang kuat
tentang nilai-nilai ini, baik melalui pembelajaran di kelas, kajian keislaman,
maupun contoh nyata dari para pengasuh dan kyai. Pendidikan Islam dalam
pesantren tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif seperti memahami kitab
kuning atau hukum Islam, tetapi juga pada aspek afektif dan moral, yaitu
bagaimana santri dapat mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan adanya pemahaman mendalam mengenai ajaran Islam yang
menekankan perdamaian dan penyelesaian konflik secara bijaksana, santri
diharapkan dapat lebih siap dalam menghadapi perbedaan pendapat dan potensi
konflik yang muncul di lingkungan pesantren. Tidak hanya itu, keteladanan dari
para pengasuh dan kyai juga menjadi faktor penting dalam membentuk karakter
santri. Jika para pemimpin pesantren dapat menunjukkan sikap adil, bijaksana,
dan sabar dalam menghadapi permasalahan, maka santri akan meneladani sikap
tersebut dan mengaplikasikannya dalam kehidupan mereka.

Selain penanaman nilai-nilai Islam, membangun budaya komunikasi yang
terbuka dan harmonis juga menjadi elemen kunci dalam pendekatan preventif
manajemen konflik di pesantren.(Hayyah dkk., 2023) Banyak konflik terjadi akibat
kurangnya komunikasi yang efektif, kesalahpahaman, atau adanya perasaan tidak
dihargai di antara santri, pengasuh, maupun pengurus pesantren. Oleh karena itu,
pesantren harus menciptakan lingkungan di mana setiap individu merasa memiliki
kesempatan untuk menyampaikan pendapat, keluhan, atau permasalahan yang
mereka hadapi tanpa takut dihakimi atau dihukum secara tidak adil. Salah satu
cara yang bisa dilakukan adalah dengan mengadakan forum diskusi rutin, baik
antara santri dengan pengasuh, antar-santri, maupun antara santri dengan pihak
pengurus pesantren. Dalam forum ini, santri diberikan ruang untuk menyampaikan
aspirasi mereka, berdiskusi mengenai permasalahan yang ada, serta mencari
solusi bersama secara damai. Selain itu, komunikasi yang baik juga harus
diterapkan dalam hubungan antara pengasuh dan santri. Pengasuh harus bisa
menjadi pendengar yang baik bagi santri, sehingga mereka merasa dihargai dan
diperhatikan. Dengan adanya komunikasi yang terbuka, banyak konflik yang dapat
dicegah sejak awal karena potensi permasalahan dapat diidentifikasi lebih dini
sebelum berkembang menjadi perselisihan yang lebih besar.

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



299

Wahyudi Widodo

Selanjutnya, pembinaan akhlak santri agar memahami pentingnya
persatuan juga menjadi aspek krusial dalam pendekatan preventif manajemen
konflik di pesantren. Konflik sering kali muncul karena adanya egoisme,
kesombongan, atau kurangnya kesadaran akan pentingnya kebersamaan dalam
komunitas pesantren.(Amrizal dkk., 2022) Oleh karena itu, pesantren harus terus
menanamkan nilai-nilai ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam) di kalangan
santri agar mereka lebih memahami bahwa perbedaan bukanlah alasan untuk
berselisih, melainkan sebagai sarana untuk saling melengkapi. Dalam Islam,
persatuan dan kebersamaan sangat ditekankan, sebagaimana firman Allah dalam
Al-Qur'an: “Dan berpegang teguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah, dan
janganlah kamu bercerai-berai.” (QS. Ali Imran: 103). Ayat ini menunjukkan bahwa
perpecahan adalah sesuatu yang harus dihindari, dan santri harus diajarkan untuk
lebih mengutamakan persaudaraan dibandingkan perselisihan. Salah satu cara
efektif untuk menanamkan nilai persatuan adalah dengan melibatkan santri dalam
kegiatan-kegiatan kolektif yang memperkuat kebersamaan, seperti kerja bakti,
program gotong royong, diskusi kelompok, dan kegiatan keagamaan bersama.
Dengan seringnya santri berinteraksi dalam kegiatan yang melibatkan banyak
pihak, mereka akan terbiasa untuk bekerja sama, memahami satu sama lain, dan
mengurangi potensi konflik yang mungkin terjadi akibat perbedaan pandangan
atau latar belakang.

Pendekatan preventif dalam manajemen konflik di pesantren harus
dilakukan secara berkelanjutan dan tidak hanya bersifat sementara. Upaya
penanaman nilai-nilai Islam, membangun komunikasi yang harmonis, dan
membina akhlak santri harus menjadi bagian dari sistem pendidikan pesantren
yang dijalankan secara konsisten. Jika pendekatan ini diterapkan dengan baik,
maka pesantren tidak hanya menjadi tempat belajar ilmu agama, tetapi juga
menjadi wadah pembentukan karakter dan kepribadian santri yang siap
menghadapi kehidupan dengan sikap toleran, bijaksana, dan penuh kedamaian.
Dengan demikian, pesantren dapat menjadi lingkungan yang harmonis, tempat di
mana santri dapat berkembang secara intelektual dan spiritual tanpa terhalang
oleh konflik yang tidak perlu.

Pendekatan Kuratif
Meskipun pendekatan preventif sangat penting untuk mencegah konflik,

realitas kehidupan di pesantren tidak bisa sepenuhnya lepas dari perselisihan dan

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



300 Wahyudi Widodo

ketegangan antarindividu atau kelompok. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan
kuratif, yaitu metode penyelesaian konflik yang dilakukan setelah konflik terjadi
agar permasalahan dapat diselesaikan dengan baik tanpa menimbulkan dampak
negatif yang lebih besar.(Farmawati, 2022) Pendekatan ini harus dilakukan
dengan cara yang sesuai dengan nilai-nilai Islam dan tetap menjaga
keharmonisan dalam lingkungan pesantren. Dalam pendekatan kuratif, terdapat
beberapa strategi utama yang bisa diterapkan, yaitu mediasi oleh kyai atau ustaz
sebagai penengah yang dihormati, penggunaan pendekatan syariat dalam
penyelesaian konflik, serta menerapkan hukum Islam dalam menegakkan
keadilan.

Salah satu metode yang paling efektif dalam penyelesaian konflik di
pesantren adalah mediasi oleh kyai atau ustaz sebagai penengah yang dihormati.
Dalam tradisi pesantren, kyai dan ustaz memiliki posisi yang sangat dihormati oleh
santri dan seluruh komunitas pesantren. Mereka dianggap sebagai sosok yang
memiliki kebijaksanaan, ilmu agama yang mendalam, serta pengalaman dalam
mengelola dinamika sosial di dalam pesantren. Oleh karena itu, jika terjadi konflik,
peran kyai atau ustaz sebagai mediator sangat penting untuk membantu pihak-
pihak yang berselisih menemukan solusi yang adil dan bijaksana. Mediasi ini
dilakukan dengan mendengarkan kedua belah pihak secara objektif,
mengidentifikasi akar permasalahan, dan memberikan nasihat yang sesuai
dengan ajaran Islam. Salah satu aspek penting dalam mediasi ini adalah bahwa
kyai atau ustaz tidak hanya bertindak sebagai hakim yang memberikan keputusan,
tetapi juga sebagai pembimbing yang memberikan pemahaman kepada para
pihak yang bertikai tentang pentingnya perdamaian, saling memaafkan, dan
menjaga persaudaraan dalam Islam. Selain itu, keberadaan mediator yang
dihormati juga dapat mencegah konflik berkembang menjadi lebih luas, karena
keputusan yang diambil dalam mediasi akan lebih mudah diterima oleh pihak-
pihak yang berselisih.

Selain melalui mediasi, penyelesaian konflik di pesantren juga dapat
dilakukan dengan penggunaan pendekatan syariat dalam menyelesaikan konflik.
Islam memiliki prinsip-prinsip yang jelas dalam mengatur hubungan sosial dan
penyelesaian perselisihan, yang dapat dijadikan pedoman dalam menangani
konflik di pesantren. Pendekatan syariat ini mencakup berbagai aspek, seperti
konsep ishlah (rekonsiliasi), tahkim (arbitrase), dan sulh (perdamaian). Ishlah

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



301 Wahyudi Widodo

dalam konteks penyelesaian konflik menekankan pentingnya memperbaiki
hubungan antara pihak yang bertikai tanpa merugikan salah satu pihak. Dalam hal
ini, santri yang bertikai didorong untuk berdamai secara sukarela, dengan tetap
mengedepankan nilai-nilai keislaman seperti kasih sayang, keadilan, dan
pengampunan. Sementara itu, konsep tahkim melibatkan peran pihak ketiga yang
berwenang untuk memberikan keputusan yang adil, seperti pengurus pesantren
atau tokoh agama yang dihormati. Dalam kasus tertentu, penyelesaian konflik juga
dapat dilakukan melalui sulh, di mana kedua belah pihak menyepakati jalan damai
yang menguntungkan semua pihak tanpa ada yang merasa dirugikan.
Penggunaan pendekatan syariat dalam penyelesaian konflik sangat penting
karena tidak hanya menyelesaikan permasalahan yang terjadi, tetapi juga
menanamkan kesadaran kepada santri bahwa hukum Islam memiliki solusi bagi
setiap aspek kehidupan, termasuk dalam menangani konflik sosial.
3. Pendekatan Rekonstruktif

Pendekatan rekonstruktif dalam manajemen konflik di pondok pesantren
merupakan tahap lanjutan yang bertujuan untuk memperbaiki dan membangun
kembali hubungan yang rusak akibat konflik, serta melakukan evaluasi terhadap
sistem yang ada agar konflik serupa tidak terulang di masa depan. Jika konflik
telah diselesaikan melalui pendekatan kuratif, langkah selanjutnya adalah
memastikan bahwa dampak negatif yang ditimbulkan tidak berkepanjangan dan
tidak meninggalkan luka sosial di antara pihak-pihak yang bertikai. Pendekatan
rekonstruktif ini sangat penting karena sering kali, meskipun konflik telah dianggap
selesai, masih ada perasaan dendam, kekecewaan, atau ketidakpercayaan yang
dapat memicu konflik baru di kemudian hari. Oleh karena itu, dalam konteks
pesantren, pendekatan rekonstruktif dilakukan melalui rehabilitasi hubungan
setelah konflik melalui pendekatan keagamaan serta evaluasi dan perbaikan
sistem kepemimpinan dan aturan pesantren.

Salah satu aspek utama dari pendekatan rekonstruktif adalah rehabilitasi
hubungan setelah konflik melalui pendekatan keagamaan. Islam menekankan
pentingnya memperbaiki hubungan antarsesama setelah terjadi perselisihan,
sebagaimana yang diajarkan dalam konsep ishlah (rekonsiliasi) dan ukhuwah
Islamiyah (persaudaraan Islam).(Banjarnaor dkk., 2024) Dalam lingkungan
pesantren, ketika konflik terjadi, tidak cukup hanya dengan menyelesaikannya

melalui mediasi atau arbitrase, tetapi juga perlu ada upaya untuk memulihkan

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



302 Wahyudi Widodo

kembali hubungan yang rusak agar tidak menimbulkan ketegangan
berkepanjangan. Salah satu cara yang dapat dilakukan adalah dengan
mengadakan sesi tausiyah dan kajian keislaman yang menekankan pentingnya
memaafkan, bersikap rendah hati, dan menjaga persatuan dalam Islam. Dalam Al-
Qur'an, Allah SWT berfirman: "Maka maafkanlah mereka dan mohonkanlah
ampun bagi mereka serta bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu."
(QS. Ali Imran: 159). Ayat ini menekankan bahwa setelah suatu perselisihan,
langkah berikutnya adalah memaafkan dan menjalin kembali hubungan yang
harmonis. Oleh karena itu, para kyai dan ustaz di pesantren perlu memberikan
bimbingan kepada santri untuk saling memaafkan dan kembali menjalin hubungan
baik setelah konflik terjadi.

Selain melalui tausiyah, rehabilitasi hubungan juga dapat dilakukan dengan
mengadakan kegiatan bersama yang dapat mempererat kembali hubungan antar-
santri maupun antara santri dan pengasuh pesantren. Misalnya, kegiatan seperti
gotong royong, acara keagamaan, atau diskusi kelompok dapat menjadi wadah
bagi santri untuk berinteraksi dalam suasana yang lebih positif. Melalui kegiatan
ini, santri yang sebelumnya berselisih akan memiliki kesempatan untuk kembali
berinteraksi secara alami, sehingga perasaan permusuhan dapat terkikis secara
perlahan. Selain itu, dalam beberapa kasus, pendekatan personal juga dapat
dilakukan, misalnya dengan melibatkan wali santri atau keluarga dalam upaya
rekonsiliasi jika konflik yang terjadi cukup berat. Dengan adanya pendekatan yang
menekankan aspek keagamaan dan sosial, hubungan yang rusak dapat
direhabilitasi, dan harmoni di lingkungan pesantren dapat kembali terjalin.

Selain rehabilitasi hubungan, langkah penting dalam pendekatan
rekonstruktif adalah evaluasi dan perbaikan sistem kepemimpinan dan aturan
pesantren. Konflik yang terjadi di pesantren sering kali mencerminkan adanya
kelemahan dalam sistem yang diterapkan, baik dalam aspek kepemimpinan,
peraturan, maupun mekanisme penyelesaian konflik. Oleh karena itu, setelah
konflik selesai, perlu dilakukan evaluasi untuk mengidentifikasi faktor-faktor yang
berkontribusi terhadap munculnya konflik serta mencari solusi jangka panjang
agar masalah serupa tidak terjadi lagi di masa mendatang. Evaluasi ini dapat
dilakukan melalui berbagai cara, seperti mendengarkan aspirasi santri dan
pengasuh, meninjau ulang kebijakan yang ada, serta menyesuaikan aturan

dengan perkembangan zaman dan kebutuhan komunitas pesantren.

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



303

Wahyudi Widodo

Dalam aspek kepemimpinan, evaluasi dapat dilakukan dengan meninjau
gaya kepemimpinan yang diterapkan oleh kyai, ustaz, atau pengurus pesantren.
Kepemimpinan yang terlalu otoriter atau kurang responsif terhadap aspirasi santri
dapat menjadi pemicu ketidakpuasan yang berujung pada konflik. Oleh karena itu,
pendekatan kepemimpinan yang lebih partisipatif, di mana santri diberikan
kesempatan untuk menyampaikan pendapat dan terlibat dalam proses
pengambilan keputusan tertentu, dapat membantu menciptakan suasana yang
lebih demokratis dan kondusif. Selain itu, dalam hal kebijakan, pesantren perlu
memastikan bahwa aturan yang diterapkan bersifat adil, transparan, dan tidak
diskriminatif. Kebijakan yang terlalu kaku atau tidak sesuai dengan realitas sosial
santri dapat menimbulkan ketegangan yang akhirnya berujung pada perselisihan.
Oleh karena itu, evaluasi kebijakan secara berkala sangat penting agar aturan
yang diterapkan tetap relevan dan mampu menciptakan harmoni di lingkungan

pesantren.

KESIMPULAN
Manajemen konflik dalam pondok pesantren merupakan aspek yang sangat penting

untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif, harmonis, dan sesuai dengan nilai-
nilai Islam. Konflik yang muncul di pesantren dapat disebabkan oleh berbagai faktor, seperti
perbedaan latar belakang santri dan pengasuh, kepemimpinan yang kurang efektif, perbedaan
pemahaman agama dan tradisi, serta persaingan antarindividu atau kelompok. Jika konflik ini
tidak dikelola dengan baik, dampaknya dapat merusak hubungan sosial, mengganggu proses
pembelajaran, serta menciptakan ketidakstabilan dalam sistem pesantren. Oleh karena itu,
diperlukan pendekatan manajemen konflik yang berbasis pada prinsip-prinsip Islam, seperti
musyawarah (syura’), rekonsiliasi (ishlah), sabar dan berprasangka baik (husnuzan), ukhuwah
Islamiyah, serta keadilan (‘adl). Pendekatan ini dapat diterapkan melalui strategi preventif,
kuratif, dan rekonstruktif, yang masing-masing memiliki peran penting dalam mencegah,
menyelesaikan, serta membangun kembali hubungan setelah konflik terjadi.

Sebagai rekomendasi bagi pesantren dalam menerapkan manajemen konflik Islami,
diperlukan upaya yang lebih sistematis dalam membangun budaya komunikasi yang terbuka,
transparan, dan berbasis nilai-nilai Islam. Pesantren dapat menerapkan strategi preventif
melalui penanaman nilai-nilai Islam sejak dini, pembinaan akhlak santri, serta membangun
mekanisme komunikasi yang efektif antara santri, pengasuh, dan pengurus pesantren. Selain
itu, ketika konflik terjadi, pendekatan kuratif perlu dilakukan melalui mediasi oleh kyai atau ustaz

sebagai penengah, penerapan prinsip-prinsip syariat dalam penyelesaian konflik, serta

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



304 Wahyudi Widodo

penegakan hukum Islam yang adil dan tidak berpihak. Setelah konflik diselesaikan, pendekatan
rekonstruktif harus diterapkan dengan merehabilitasi hubungan yang rusak melalui pendekatan
keagamaan, serta mengevaluasi dan memperbaiki sistem kepemimpinan dan aturan pesantren
agar konflik serupa tidak terulang. Dengan menerapkan manajemen konflik yang efektif,
pesantren dapat menjadi lembaga pendidikan yang tidak hanya mendidik secara akademik,
tetapi juga membentuk karakter santri yang mampu menghadapi perbedaan dan
menyelesaikan perselisihan dengan bijaksana.

Pentingnya penguatan nilai-nilai Islam dalam membangun harmoni di pesantren tidak
dapat diabaikan. Islam telah memberikan pedoman yang jelas dalam mengelola konflik dengan
cara yang adil, penuh hikmah, dan berorientasi pada perdamaian. Oleh karena itu, penguatan
nilai-nilai seperti ukhuwah Islamiyah, musyawarah, keadilan, dan kesabaran harus menjadi
bagian dari budaya pesantren agar seluruh komunitasnya memiliki kesadaran kolektif untuk
menjaga harmoni dan menyelesaikan konflik dengan cara yang sesuai dengan ajaran Islam.
Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi tempat menuntut ilmu agama, tetapi juga
menjadi model masyarakat Islam yang menjunjung tinggi nilai-nilai persatuan, toleransi, dan
keadilan. Jika manajemen konflik Islami diterapkan secara konsisten, pesantren dapat terus
berkembang sebagai lembaga pendidikan yang berkontribusi dalam mencetak generasi Muslim
yang berakhlak mulia dan memiliki kemampuan dalam membangun kehidupan sosial yang

damai dan harmonis.

DAFTAR PUSTAKA

A, R. D. D., Sa’adah, M., Nikmah, T. I., Retha, A. W. M., & Mualimin, M. (2024). Literatur Review Tentang
Manajemen Konflik: Sumber, Gejala, dan Dampak Konflik Dalam Organisasi. Jurnal Ekonomi, Bisnis
Dan Manajemen, 3(4), Article 4. https://doi.org/10.58192/ebismen.v3i4.2742

Amrizal, M. A,, Fuad, N., & Karnati, N. (2022). Manajemen Pembinaan Akhlak di Pesantren. Jurnal Basicedu,
6(3), 3602-3612. https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i3.2706

Ardyan, E., Boari, Y., Akhmad, A., Yuliyani, L., Hildawati, H., Suarni, A., Anurogo, D., Ifadah, E., & Judijanto, L.
(2023). Metode Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif: Pendekatan Metode Kualitatif Dan Kuantitatif Di
Berbagai Bidang. PT. Sonpedia Publishing Indonesia.

Banjarnaor, R., Apip, M., Hawary, M. S. R., Syah, M. A. F. R., & Agustiar, A. (2024). Pendidikan Akhlak Dalam
Al-Quran: Analisis Surat Al-Hujurat Ayat 9-12 Menurut as-Sa'di. Jurnal Al-Fatih, 7(2), 229-249.
https://doi.org/10.61082/alfatih.v7i2.407

Billah, A. A. (2024). Harmonisasi Relasi Sosial Dalam Merawat Keberagaman Santri Di Pondok Modern
Darussalam Gontor Milarak Ponorogo [Masters, |AIN Ponorogo].
https://etheses.iainponorogo.ac.id/29386/

Fadli, A., Zalianti, O., Wati, S. D., Liew, J., & Muallimin, M. (2024). Strategi Pengurus Keamanan dalam
Menyelesaikan Konflik Antar Santri yang Berlatar Belakang Budaya Berbeda di Pondok Pesantren.
Jurnal Riset Manajemen, 2(4), Article 4. https://doi.org/10.54066/jurma.v2i4.2774

Farmawati, C. (2022). Keharmonisan Keluarga Pascakrisis. Penerbit NEM.

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



305 Wahyudi Widodo

Fidori, F. A., Tagiyah, H., Farigoini, A., & Mualimin, M. (2024). Manajemen Konflik Dalam Organisasi
Masyarakat Pendekatan Dan Praktik Dalam Konteks Islam. Student Research Journal, 2(6), Article
6. https://doi.org/10.55606/srj-yappi.v2i6.1631

Hadi, A., Asrori, & Rusman. (2021). Penelitian Kualitatif Studi Fenomenologi, Case Study, Grounded Theory,
Etnografi, Biografi. CV. Pena Persada.

Hastiningsih, R. (2022). Kepemimpinan Kiai Pondok Pesantren Darul Falah Samuda Kotawaringin Timur
Kalimantan Tengah [Masters, IAIN Palangka Raya]. http:/digilib.iain-palangkaraya.ac.id/5354/

Hayyah, F., Firdausiyah, N., Yuliana, R. D., & Mua’limin, M. (2023). Implementasi Manajemen Konflik dalam
Menyelesaikan Persoalan Kedisiplinan Santri di Pondok Pesantren Al-Azhar Jember. Jurnal
Pendidikan Dan Kebudayaan (JURDIKBUD), 3(3), 52-65.
https://doi.org/10.55606/jurdikbud.v3i3.2471

Hikmawati, F., Zulkarnain, F., & Taufiq, D. N. (2024). Pendidikan Islam berwawasan multikultural sebagai
resolusi konflik pemahaman agama. Gunung Djati Publishing. https://digilib.uinsgd.ac.id/102162/

ILHAM PRASETYO, -. (2023). Konsep Musyawarah Dalam Perspektif Al-Qur'an Dan Implementasinya Pada
Demokrasi Di Indonesia [Skripsi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau).
https://repository.uin-suska.ac.id/73051/

Jafar, A. R., Pertiwi, H., Jumanah, J., Lestaluhu, R., Arianto, T., Hasni, K., Shabah, M. A. A., Saini, S., Leleang,
A. T., & Nugroho, R. S. (2025). Hukum Islam dan Dinamika Sosial: Perspektif Kontemporer. CV. Gita
Lentera.

Jamil, N. A, Masyhuri, M., & Ifadah, N. (2023). Perspektif sejarah sosial dan nilai edukatif pesantren dalam
pendidikan Islam. Risalatuna Journal of Pesantren Studies, 3(2), 197-219.

Kemenag. (t.t.). Perusak Ukhuwah Islamiah. https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/berita/perusak-ukhuwah-
islamiah. Diambil 11 Maret 2025, dari https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/berita/perusak-ukhuwah-
islamiah

Khasanah, U. (2024). Meneguhkan Nilai Aswaja Dalam Bingkai Pendidikan Islam Anti Radikalisme. Raudhah
Proud To Be Professionals: Jurnal  Tarbiyah Islamiyah,  9(1), Article 1.
https://doi.org/10.48094/raudhah.v9i1.589

Kurniawan, S. (2021). Isu-Isu Kontemporer Tentang Islam dan Pendidikan Islam. Samudra Biru.

Mahmudah, H. (2021). Pendidikan Agama Islam Untuk Resolusi Konflik Dan Perdamaian. Kreatif: Jurnal
Pemikiran Pendidikan Agama Islam, 19(2), Article 2. https://doi.org/10.52266/kreatif.v19i2.794

Mashuri, S., & Syahid, A. (2024). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Perspektif Multikultural (Z.
R. Bahar, Ed.). https://repository.uindatokarama.ac.id/id/eprint/3273/

Mujahidin, 1. (2021). Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pengembangan Dakwah. Syiar: Jurnal
Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.54150/syiar.v1i1.33

Mustakim, Z. (2024). Komunikasi Interpersonal Santri di Pondok Pesantren Al-Barokah Mangunsuman, Siman,
Ponorogo [Diploma, IAIN Ponorogo]. https://etheses.iainponorogo.ac.id/28504/

Na'im, Z. (2021). Manajemen Konflik Dalam Perspektif Islam. Leadership: Jurnal Mahasiswa Manajemen
Pendidikan Islam, 2(2), Article 2. https://doi.org/10.32478/leadership.v2i2.720

Rabbaniyah, Q., & Lina, R. (t.t.). Model Pengelolaan Pondok Pesantren. Zahir Publishing.

Rahmah, A., Agustini, M., Darmayanti, D., & Raya, M. (2023). Faktor-Faktor yang Berhubungan dengan Tingkat
Stres pada Santri dan Santriwati Remaja di Pondok Pesantren Al-Ikhlas Negara. Jurnal Sosial Dan
Sains, 3(9), 967-982. https://doi.org/10.59188/jurnalsosains.v3i9.1012

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



306 Wahyudi Widodo

Raihani Ikrimah, 180206042. (2022). Komunikasi Pemimpin dalam Pengelolaan Konflik Internal di Pesantren
Darul Mukhlisin Aceh Tamiang [Other, UIN Ar-Raniry Fakultas Tarbiyah dan Keguruan].
https://repository.ar-raniry.ac.id/id/eprint/22066/

Ramdhani, M. A., Sapdi, R. M., Zain, M., Rochman, A., Azis, |. A., Hayat, B., Bashri, Y., Munir, A., Anam, K., &
Iksan, M. (2022). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. cendikia. kemenag. go. id (nd),
accessed  March, 29. https:/icendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-
2021_6152761cdc6e1.pdf

Rosyidah, S., Maulidiyyah, L. M. N., & Dinar, S. T. (2024). Menerapkan Prinsip-Prinsip Islam dalam Manajemen
Konflik di Lembaga Pendidikan. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(6), 386-399.
https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i6.824

Shohib, M., Masithoh, S. A., & Al-Ghifari, F. H. (2024). Ukhuwah Islamiyah dan Interaksi Harmonis Antarumat
Beragama di Indonesia: Kajian Tafsir Ayat-Ayat Ukhuwah dalam Al-Qur'an. Al Furqan: Jurnal llmu
Al Quran Dan Tafsir, 7(2), Article 2. https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7i2.2934

Sofia, N. N. (2021). Manajemen Konflik di Pesantren Melalui Kultur Pesantren dan Gaya Kepemimpinan Kyai.
Jurnal  Studi  Islam  Dan  Kemuhammadiyahan  (JASIKA),  1(1), Aricle 1.
https://doi.org/10.18196/jasika.v1i1.1

Soleh, D. H. M. S. (t.t.). Implementasi Pendidikan Multikultural Berbasis Profetik di Pondok Pesantren. Penerbit
Adab.

Surat Al-Anfal Ayat 46: Arab, Latin, & Terjemahan | Tokopedia Salam. (t.t.). Tokopedia. Diambil 11 Maret 2025,
dari https://www.tokopedia.com/s/quran/al-anfal/ayat-
467utm_source=google&utm_medium=organic

Surat Al-Hujurat Ayat 10: Arab, Latin, & Terjemahan | Tokopedia Salam. (t.t.). Tokopedia. Diambil 11 Maret
2025, dari https://www.tokopedia.com/s/quran/al-hujurat/ayat-
10?utm_source=google&utm_medium=organic

Surat An-Nahl Ayat 90: Arab, Latin, & Terjemahan | Tokopedia Salam. (t.t.). Tokopedia. Diambil 11 Maret 2025,
dari https://www.tokopedia.com/s/quran/an-nahl/ayat-
90?utm_source=google&utm_medium=organic

Surat Asy-Syura Ayat 38: Arab, Latin, & Terjemahan | Tokopedia Salam. (t.t.). Tokopedia. Diambil 11 Maret
2025, dari https://www.tokopedia.com/s/quran/asy-syura/ayat-
38?utm_source=google&utm_medium=organic

Wahid, A. R., & Prasetiya, B. (2024). Peran Model Keteladanan Pengasuh Pondok Pesantren Al lhsan
Terhadap Akhlak Santri. AL-MUADDIB: Jurnal Kajian limu Kependidikan, 6(1), Article 1.
https://doi.org/10.46773/muaddib.v6i1.1041

Yulianti, D. R., Laily, S. M., Sahdiyah, H., Mubarok, A. K., & Mu’alimin. (2025). Studi Literatur Tentang Sumber
Konflik Dalam Menyusun Strategi Penyelesaian Yang Efektif. JTL: Journal of Teaching and Learning,
1(2), Article 2.

Al Basirah, Volume 5, Nomor 2, Desember 2025
ISSN 2776-4702 (c); 2798-5946 (e)
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/index.php/albasirah



