
Jurnal Al-Istishna : Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Islam 
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/  

Volume 02, No.02, Januari 2026, Hlm 117-126.  

e-ISSN: (3090-3017) 

P-ISSN: (3110-0287) 

117 

 

 

 

Pemikiran Ekonomi Islam Abad V Hijriah: Analisis 

Komparatif Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan 

Ibnu Hazm 

Asdar Nasip1, Ahmad Abdul Mutalib2, Kamiruddin3  
123 Institut Agama Islam Negeri Bone, Indonesia 

 

 
 

Abstrak 

Pemikiran ekonomi Islam pada abad V Hijriah (XI Masehi) merupakan fase penting dalam perkembangan 

intelektual Islam yang menempatkan aktivitas ekonomi dalam kerangka etika, hukum, dan spiritualitas. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komparatif dan integratif pemikiran ekonomi Ibnu 

Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm serta relevansinya terhadap tantangan ekonomi 

modern. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui metode studi kepustakaan dengan 

analisis isi terhadap karya-karya klasik dan literatur ilmiah terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Ibnu Maskawaih menekankan pembentukan akhlak sebagai fondasi perilaku ekonomi; Al-Mawardi 

menegaskan peran negara dalam menjamin keadilan distribusi dan kesejahteraan publik; Al-Ghazali 

mengaitkan aktivitas ekonomi dengan niat, integritas moral, dan keberkahan; sedangkan Ibnu Hazm 

menyoroti pentingnya konteks sosial dan budaya dalam penerapan prinsip ekonomi Islam. Sintesis 

pemikiran keempat tokoh tersebut menunjukkan bahwa ekonomi Islam bersifat holistik, mengintegrasikan 

dimensi etika, sosial, spiritual, dan institusional. Temuan ini menegaskan relevansi pemikiran ekonomi 

Islam klasik sebagai landasan konseptual dalam membangun sistem ekonomi yang adil, beretika, dan 

berkelanjutan di era kontemporer. 

Kata kunci: Pemikiran Ekonomi Islam, Abad V Hijriah, Etika Ekonomi, Keadilan Sosial, Ekonomi Islam 

Klasik. 

Abstract 

Islamic economic thought in the fifth century Hijri (11th century CE) represents a significant phase in 

Islamic intellectual history, positioning economic activities within ethical, legal, and spiritual frameworks. 

This study aims to analyze comparatively and integratively the economic ideas of Ibn Maskawaih, Al-

Mawardi, Al-Ghazali, and Ibn Hazm and examine their relevance to contemporary economic challenges. 

The research employs a qualitative approach using library research and content analysis of classical texts 

and related scholarly literature. The findings reveal that Ibn Maskawaih emphasized moral character as the 

foundation of economic behavior; Al-Mawardi highlighted the role of the state in ensuring distributive 

justice and public welfare; Al-Ghazali linked economic activities to intention, moral integrity, and spiritual 

value; while Ibn Hazm stressed the importance of socio-cultural and historical context in applying Islamic 

economic principles. The synthesis of these perspectives demonstrates that Islamic economics is holistic, 

integrating ethical, social, spiritual, and institutional dimensions. These findings affirm the continued 

relevance of classical Islamic economic thought as a conceptual foundation for developing a just, ethical, 

and sustainable economic system in the contemporary era. 

Keywords : Islamic Economic Thought, Fifth Century Hijri, Economic Ethics, Social Justice, Classical 

Islamic Economics. 



118 

 

I. Pendahuluan 

Pemikiran ekonomi Islam merupakan bagian integral dari tradisi intelektual Islam yang 

berkembang sejak periode klasik dan terus mengalami rekonstruksi hingga era modern. Berbeda 

dengan ekonomi arus utama yang berkembang sebagai disiplin otonom sejak Adam Smith, tradisi 

ekonomi Islam tumbuh secara interdisipliner dalam kerangka fikih, teologi, filsafat moral, dan 

politik. Aktivitas ekonomi diposisikan bukan sekadar sebagai mekanisme pemenuhan kebutuhan 

material, melainkan sebagai instrumen untuk mewujudkan keadilan sosial dan kemaslahatan 

publik (Chapra, 2016). Oleh karena itu, struktur ekonomi dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari 

nilai etika, norma hukum, dan orientasi spiritual yang menjadi fondasi syariah. 

Sejumlah sarjana internasional menegaskan bahwa sejarah pemikiran ekonomi Islam mengisi 

“kesenjangan besar” (great gap) dalam historiografi ekonomi Barat yang selama ini cenderung 

mengabaikan kontribusi intelektual dunia Islam abad pertengahan (Ghazanfar, 2003). Dalam 

konteks tersebut, abad V Hijriah (XI Masehi) menempati posisi penting karena pada periode ini 

terjadi perkembangan signifikan dalam bidang filsafat moral, tata kelola pemerintahan, dan 

pemikiran hukum yang memiliki implikasi langsung terhadap praktik ekonomi (Islahi, 2014). 

Meskipun belum terformalisasi sebagai disiplin ekonomi tersendiri, gagasan para ulama dan filsuf 

Muslim telah memuat prinsip-prinsip mendasar tentang distribusi kekayaan, mekanisme pasar, 

intervensi negara, serta etika produksi dan konsumsi. 

Konsep keadilan (‘adl) dan keseimbangan (tawāzun) menjadi inti dari kerangka normatif ekonomi 

Islam klasik. Berbeda dari paradigma utilitarian modern yang berorientasi pada maksimalisasi 

kepuasan individual, ekonomi Islam menekankan integrasi antara kepentingan individu dan 

kepentingan kolektif melalui mekanisme moral dan institusional (Chapra, 2008). Dalam kerangka 

maqashid al-syariah, tujuan aktivitas ekonomi mencakup perlindungan agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta, sehingga dimensi material selalu ditempatkan dalam konteks kesejahteraan 

sosial yang lebih luas (Dusuki & Bouheraoua, 2011). 

Pada abad V Hijriah, kontribusi pemikiran ekonomi Islam dapat ditelusuri melalui karya beberapa 

tokoh sentral. Ibnu Maskawaih mengembangkan etika kebajikan (virtue ethics) yang 

menempatkan pembentukan karakter sebagai fondasi perilaku manusia. Dalam perspektifnya, 

kesejahteraan ekonomi tidak dapat dipisahkan dari kesempurnaan moral, karena tujuan akhir 

manusia adalah kebahagiaan (sa‘ādah) yang mencakup dimensi spiritual dan sosial. Pendekatan 

ini memperlihatkan bahwa ekonomi Islam klasik menempatkan etika sebagai prasyarat 

terciptanya keadilan distribusi dan stabilitas sosial (Islahi, 2014). 

Sementara itu, Al-Mawardi memberikan kontribusi signifikan dalam aspek institusional dan tata 

kelola publik. Melalui kerangka teori politiknya, ia menegaskan kewajiban negara dalam 

menjamin distribusi kekayaan yang adil, mengelola keuangan publik, serta menjaga stabilitas 

pasar. Pandangannya menunjukkan bahwa mekanisme pasar tidak bersifat absolut, melainkan 

harus berada dalam pengawasan moral dan hukum demi mencegah eksploitasi serta ketimpangan 

sosial (Essid, 1995). Gagasan ini memiliki korespondensi dengan diskursus modern mengenai 

welfare state dan regulasi pasar dalam konteks ekonomi berkeadilan. 

Dimensi spiritual ekonomi Islam dikembangkan secara mendalam oleh Al-Ghazali. Ia 

mengaitkan aktivitas ekonomi dengan niat (niyyah), integritas moral, dan keberkahan (barakah). 



119 

 

Produksi dan perdagangan tidak hanya dinilai dari keuntungan material, tetapi juga dari 

kontribusinya terhadap kemaslahatan sosial. Kritik Al-Ghazali terhadap orientasi materialistik 

relevan dengan perdebatan kontemporer mengenai krisis moral dalam kapitalisme global 

(Skidelsky & Skidelsky, 2015). Perspektif ini memperlihatkan bahwa keberhasilan ekonomi 

dalam Islam bersifat multidimensional dan tidak terbatas pada indikator kuantitatif. 

Adapun Ibnu Hazm menambahkan dimensi kontekstual dalam penerapan norma hukum dan 

praktik sosial. Ia menekankan pentingnya memahami realitas sosial dan budaya dalam 

implementasi prinsip syariah. Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas ekonomi Islam klasik 

dalam merespons perubahan zaman tanpa meninggalkan fondasi normatifnya. Dalam literatur 

kontemporer, pendekatan kontekstual ini dipandang sebagai salah satu kekuatan epistemologis 

ekonomi Islam yang memungkinkan adaptasi terhadap dinamika global (Haneef, 1997). 

Dalam konteks global saat ini, sistem ekonomi menghadapi berbagai tantangan struktural, seperti 

ketimpangan distribusi pendapatan, krisis finansial berulang, degradasi lingkungan, dan erosi 

etika bisnis. Laporan internasional menunjukkan bahwa konsentrasi kekayaan global semakin 

meningkat, sementara akses terhadap sumber daya produktif tidak merata (Piketty, 2014). Kondisi 

tersebut mendorong pencarian paradigma alternatif yang lebih berkeadilan dan berkelanjutan. 

Sejumlah akademisi berpendapat bahwa prinsip-prinsip ekonomi Islam khususnya keadilan 

distributif, tanggung jawab sosial, dan integrasi etika dapat memberikan kontribusi signifikan 

dalam merumuskan model ekonomi yang lebih inklusif (Chapra, 2008). 

Meskipun studi tentang ekonomi Islam klasik telah berkembang, sebagian besar penelitian masih 

bersifat parsial dan membahas tokoh secara terpisah. Padahal, integrasi pemikiran Ibnu 

Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm dalam satu kerangka analisis komparatif 

dapat menunjukkan bahwa ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki karakter holistik dan 

multidimensional. Sintesis tersebut penting untuk menegaskan bahwa ekonomi Islam bukan 

sekadar sistem normatif, tetapi juga memiliki landasan etis, institusional, dan kontekstual yang 

relevan bagi pengembangan ekonomi modern. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara 

komparatif dan integratif pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah serta mengevaluasi 

relevansinya terhadap tantangan ekonomi kontemporer. Dengan pendekatan kualitatif berbasis 

studi kepustakaan, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya literatur ekonomi Islam dan 

memberikan kontribusi konseptual terhadap pengembangan paradigma ekonomi yang adil, 

beretika, dan berkelanjutan. 

II. Tinjauan Literatur 

2.1 Perkembangan Kajian Ekonomi Islam Kontemporer (2021–2025) 

Dalam lima tahun terakhir, kajian ekonomi Islam menunjukkan perkembangan signifikan, 

khususnya dalam integrasi antara nilai normatif klasik dan aplikasi kebijakan modern. Penelitian-

penelitian terbaru menekankan pentingnya pendekatan maqāṣid al-shariah sebagai kerangka 

evaluatif dalam pengembangan sistem ekonomi Islam, termasuk dalam pengukuran kinerja 

lembaga keuangan syariah dan kebijakan publik (Al-Nahari et al., 2022). Kerangka maqāṣid 



120 

 

dipandang mampu menjembatani aspek normatif-teologis dengan kebutuhan praktis 

pembangunan ekonomi kontemporer. 

Sejumlah studi juga menyoroti bahwa ekonomi Islam tidak cukup dipahami sebagai sistem 

keuangan alternatif, tetapi sebagai paradigma nilai yang mencakup dimensi keadilan distributif, 

keseimbangan sosial, dan tanggung jawab moral (Ceyhan et al., 2024). Literatur mutakhir 

menegaskan bahwa krisis ekonomi global, ketimpangan pendapatan, serta degradasi etika bisnis 

memperkuat urgensi integrasi moralitas dalam sistem ekonomi (Mudrikah et al., 2024). 

2.2 Etika dan Dimensi Moral dalam Ekonomi Islam 

Kajian kontemporer banyak menggarisbawahi bahwa etika merupakan fondasi utama ekonomi 

Islam. Studi empiris terbaru menunjukkan bahwa praktik keuangan syariah yang 

mengintegrasikan nilai moral dan tanggung jawab sosial memiliki korelasi positif terhadap 

kepercayaan publik dan stabilitas institusional (Aman, 2020). Selain itu, penelitian mengenai 

etika bisnis Islam menekankan pentingnya niat (niyyah), kejujuran, dan amanah sebagai variabel 

yang memengaruhi keberlanjutan usaha. 

Dimensi ini memiliki kesinambungan historis dengan pemikiran klasik, khususnya dalam tradisi 

etika Islam abad pertengahan. Literatur terbaru menilai bahwa pemikiran etis klasik dapat 

direaktualisasi dalam kerangka ekonomi perilaku (Islamic behavioral economics), yang mengakui 

bahwa keputusan ekonomi dipengaruhi oleh nilai spiritual dan norma sosial (Syadidunniam et al., 

2026). 

2.3 Peran Negara dan Keadilan Distribusi 

Diskursus terbaru juga menekankan peran negara dalam mewujudkan keadilan sosial melalui 

kebijakan redistribusi dan tata kelola publik. Studi-studi 2021–2024 menunjukkan bahwa 

instrumen seperti zakat, waqf produktif, dan kebijakan fiskal berbasis prinsip syariah dapat 

berkontribusi signifikan terhadap pengurangan ketimpangan (Ayuniyyah et al., 2018). Penelitian 

empiris di beberapa negara mayoritas Muslim menunjukkan bahwa efektivitas redistribusi sangat 

bergantung pada tata kelola yang transparan dan akuntabel. 

Literatur tersebut secara implisit memiliki keterkaitan dengan gagasan klasik mengenai tanggung 

jawab negara dalam menjaga stabilitas ekonomi dan mencegah eksploitasi pasar. Kajian teoritis 

terbaru bahkan menempatkan konsep welfare state dalam perspektif maqashid al-syariah sebagai 

bentuk aktualisasi nilai keadilan distributif Islam (Kasri et al., 2023). 

2.4 Kontekstualisasi Pemikiran Klasik dalam Studi Modern 

Tren penelitian lima tahun terakhir juga menunjukkan minat terhadap rekonstruksi pemikiran 

tokoh klasik untuk menjawab tantangan ekonomi modern. Studi literatur sistematis menunjukkan 

bahwa pemikiran ulama klasik tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi juga dapat diadaptasi 

untuk merumuskan kebijakan ekonomi berbasis nilai (Al-Daghistani, 2021). Pendekatan ini 

memperlihatkan bahwa ekonomi Islam bersifat dinamis dan kontekstual. 

Beberapa penelitian komparatif terbaru menekankan pentingnya sintesis antara dimensi etika 

individu, peran institusi negara, dan konteks sosial dalam membangun model ekonomi Islam yang 

komprehensif (Ahmad et al., 2023). Namun demikian, sebagian besar studi masih membahas 

tokoh atau konsep secara terpisah, sehingga integrasi multidimensional antar pemikir klasik masih 

relatif terbatas. 



121 

 

2.5 Kesenjangan Penelitian (Research Gap) 

Berdasarkan telaah literatur 2021–2025, terdapat tiga kesenjangan utama. Pertama, banyak 

penelitian bersifat aplikatif pada sektor keuangan syariah, sementara sintesis konseptual 

pemikiran ekonomi Islam klasik masih kurang dikembangkan. Kedua, kajian mengenai etika dan 

distribusi sering dilakukan secara terpisah dari analisis institusional. Ketiga, penelitian komparatif 

integratif terhadap beberapa tokoh klasik dalam satu kerangka analisis masih terbatas. 

Dengan demikian, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut melalui analisis 

komparatif dan integratif pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah serta relevansinya terhadap 

tantangan ekonomi kontemporer. 

III. Metodologi 

3.1 Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena tujuan penelitian adalah untuk memahami, 

menganalisis, dan menginterpretasikan pemikiran ekonomi Islam klasik secara mendalam, bukan 

untuk menguji hipotesis kuantitatif atau mengukur hubungan antarvariabel secara statistik. Studi 

kepustakaan memungkinkan peneliti melakukan eksplorasi konseptual terhadap gagasan para 

tokoh melalui analisis teks dan literatur ilmiah yang relevan. Penelitian ini bersifat deskriptif-

analitis dan komparatif, karena tidak hanya memaparkan pemikiran masing-masing tokoh, tetapi 

juga membandingkan serta mensintesiskan gagasan mereka dalam satu kerangka analisis yang 

integratif. 

3.2 Sumber dan Jenis Data 

Data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. 

a. Data primer berupa karya-karya klasik tokoh abad V Hijriah yang menjadi objek kajian, 

khususnya pemikiran Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm. Karya-

karya tersebut dianalisis untuk mengidentifikasi konsep-konsep ekonomi yang berkaitan 

dengan etika, distribusi kekayaan, peran negara, niat, serta konteks sosial dalam aktivitas 

ekonomi. 

b. Data sekunder berupa artikel jurnal internasional lima tahun terakhir, buku akademik, 

prosiding ilmiah, dan publikasi bereputasi yang membahas ekonomi Islam klasik maupun 

kontemporer. Data sekunder digunakan untuk memperkuat analisis, memberikan konteks 

teoritis, serta mengidentifikasi perkembangan kajian terbaru. 

Pemilihan sumber dilakukan secara purposive sampling, yaitu berdasarkan relevansi, kredibilitas 

akademik, dan kesesuaian dengan fokus penelitian. 

3.3 Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui: 

a. Penelusuran literatur sistematis, menggunakan basis data ilmiah seperti Scopus, Web of 

Science, Google Scholar, dan portal jurnal terindeks. 

b. Seleksi literatur berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi. 



122 

 

1) Kriteria inklusi: publikasi akademik 5 tahun terakhir (untuk literatur kontemporer), 

relevan dengan ekonomi Islam, etika ekonomi, distribusi, maqāṣid al-sharī‘ah, dan 

pemikiran tokoh klasik. 

2) Kriteria eksklusi: artikel populer non-ilmiah, sumber tanpa peer-review, dan 

literatur yang tidak relevan dengan fokus penelitian. 

c. Klasifikasi tematik, yaitu pengelompokan literatur berdasarkan dimensi analisis: etika 

individu, peran negara, dimensi spiritual, dan konteks sosial. 

3.4 Teknik Analisis Data 

Penelitian ini menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan pendekatan kualitatif-

deskriptif. Proses analisis dilakukan melalui beberapa tahap: 

a. Reduksi data, yaitu mengidentifikasi konsep-konsep utama dalam teks klasik dan literatur 

modern. 

b. Kategorisasi, yaitu mengelompokkan gagasan berdasarkan tema seperti etika ekonomi, 

keadilan distribusi, tata kelola negara, dan kontekstualisasi sosial. 

c. Analisis komparatif, yaitu membandingkan pemikiran keempat tokoh untuk menemukan 

persamaan, perbedaan, serta kontribusi khas masing-masing. 

d. Sintesis integratif, yaitu menyusun kerangka konseptual yang menggabungkan dimensi 

etika, sosial, spiritual, dan institusional dalam satu model analisis ekonomi Islam klasik. 

e. Interpretasi kontekstual, yaitu mengaitkan hasil sintesis dengan tantangan ekonomi 

kontemporer seperti ketimpangan, krisis etika bisnis, dan kebutuhan pembangunan 

berkelanjutan. 

Untuk menjaga validitas akademik, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber, yaitu 

membandingkan interpretasi teks klasik dengan analisis para sarjana kontemporer guna 

meminimalkan bias subjektif. 

IV. Hasil dan Analisis 

4.1 Hasil Penelitian 

Analisis terhadap pemikiran Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm 

menunjukkan bahwa ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki karakter multidimensional yang 

meliputi dimensi etika, institusional, spiritual, dan kontekstual. Temuan ini sejalan dengan studi 

kontemporer yang menegaskan bahwa ekonomi Islam merupakan sistem normatif yang 

terintegrasi dengan nilai moral dan tujuan sosial (Kasri et al., 2023). 

4.1.1 Dimensi Etika Individu 

Hasil kajian menunjukkan bahwa Ibnu Maskawaih menempatkan akhlak sebagai fondasi perilaku 

ekonomi. Aktivitas ekonomi dipahami sebagai bagian dari pembentukan karakter yang seimbang 

dan moderat. Prinsip ini relevan dengan temuan penelitian terbaru yang menunjukkan bahwa 

integrasi etika dalam perilaku ekonomi meningkatkan keberlanjutan dan stabilitas institusional 

(Aman, 2020). 

Studi dalam Islamic behavioral economics juga menegaskan bahwa keputusan ekonomi tidak 

sepenuhnya rasional dalam arti utilitarian, melainkan dipengaruhi oleh norma moral dan nilai 



123 

 

spiritual. Dengan demikian, konsep etika Ibnu Maskawaih memiliki relevansi teoretis dengan 

perkembangan ekonomi perilaku Islam kontemporer. 

4.1.2 Dimensi Institusional dan Peran Negara 

Analisis terhadap pemikiran Al-Mawardi menunjukkan bahwa negara memiliki tanggung jawab 

dalam menjaga keadilan distribusi dan stabilitas pasar. Konsep ini selaras dengan literatur terbaru 

yang menekankan pentingnya tata kelola publik berbasis maqāṣid al-sharī‘ah dalam kebijakan 

fiskal dan redistribusi (Al-Jarhi & Zarqa, 2007). 

Penelitian empiris lima tahun terakhir menunjukkan bahwa efektivitas instrumen redistributif 

seperti zakat dan waqf sangat bergantung pada transparansi, regulasi, dan akuntabilitas negara 

(Omar, 2012). Hal ini memperkuat argumentasi bahwa pemikiran Al-Mawardi memiliki relevansi 

kuat dalam konteks pembangunan ekonomi berkeadilan. 

4.1.3 Dimensi Spiritual dan Orientasi Niat 

Al-Ghazali menekankan bahwa nilai ekonomi tidak hanya ditentukan oleh hasil material, tetapi 

juga oleh niat (niyyah) dan integritas moral. Hasil analisis menunjukkan bahwa pendekatan ini 

memperluas indikator kesejahteraan dari sekadar profit menjadi keberkahan dan manfaat sosial. 

Literatur kontemporer mendukung temuan ini dengan menunjukkan bahwa orientasi moral dalam 

praktik bisnis Islam berkontribusi pada peningkatan reputasi dan kepercayaan publik (Ghosh & 

Sahu, 2025). Selain itu, diskursus etika bisnis global juga menekankan perlunya reintegrasi nilai 

moral dalam sistem ekonomi modern (Mudrikah et al., 2024). 

4.1.4 Dimensi Kontekstual dan Adaptasi Sosial 

Pemikiran Ibnu Hazm menunjukkan bahwa penerapan prinsip ekonomi Islam harus 

mempertimbangkan konteks sosial dan budaya. Pendekatan ini selaras dengan tren penelitian 

yang menekankan fleksibilitas implementasi prinsip syariah dalam sistem ekonomi modern 

(Baeck, 1993). Studi terbaru juga menunjukkan bahwa adaptasi kebijakan ekonomi Islam di 

berbagai negara membutuhkan pendekatan kontekstual tanpa mengabaikan prinsip normatif 

(Amin & Yusof, 2022). Hal ini menegaskan bahwa ekonomi Islam klasik bersifat dinamis dan 

tidak rigid. 

4.2 Analisis Komparatif 

Sintesis terhadap pemikiran Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm 

menunjukkan bahwa ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki empat karakter utama yang saling 

terintegrasi. Pertama, karakter normatif-etik, yang menempatkan pembentukan akhlak individu 

sebagai fondasi aktivitas ekonomi sehingga perilaku produksi, distribusi, dan konsumsi diarahkan 

oleh prinsip keadilan, moderasi, dan tanggung jawab sosial. Kedua, karakter institusional-

distributif, yang menegaskan pentingnya peran negara dalam menjaga stabilitas ekonomi, 

mengatur distribusi kekayaan, serta memastikan terwujudnya keadilan sosial melalui mekanisme 

tata kelola publik yang adil dan akuntabel. Ketiga, karakter spiritual-transendental, yang 

mengintegrasikan dimensi niat (niyyah) dan nilai ibadah dalam aktivitas ekonomi, sehingga 

keberhasilan tidak hanya diukur dari capaian material, tetapi juga dari keberkahan dan manfaat 

sosial yang dihasilkan. Keempat, karakter adaptif-kontekstual, yang menunjukkan fleksibilitas 

penerapan prinsip ekonomi Islam sesuai dengan dinamika sosial dan budaya tanpa meninggalkan 

landasan normatif syariah. Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa ekonomi 



124 

 

Islam klasik tidak sekadar memiliki nilai historis, melainkan juga menawarkan kerangka 

konseptual alternatif yang relevan bagi pembangunan ekonomi berkelanjutan yang berorientasi 

pada keadilan, etika, dan kesejahteraan holistik. 

V. Kesimpulan dan Rekomendasi 

5.1. Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki karakter 

yang holistik dan multidimensional. Analisis terhadap gagasan Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, 

Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm menunjukkan bahwa ekonomi Islam klasik tidak berdiri sebagai 

disiplin yang terpisah, melainkan terintegrasi dalam kerangka etika, hukum, spiritualitas, dan tata 

kelola sosial. 

Secara konseptual, penelitian ini menemukan empat karakter utama ekonomi Islam abad V 

Hijriah, yaitu: (1) normatif-etik yang berbasis pada pembentukan akhlak individu; (2) 

institusional-distributif yang menekankan peran negara dalam menjamin keadilan sosial; (3) 

spiritual-transendental yang mengintegrasikan niat dan nilai ibadah dalam aktivitas ekonomi; 

serta (4) adaptif-kontekstual yang memungkinkan penerapan prinsip ekonomi Islam sesuai 

dengan dinamika sosial dan budaya. 

Temuan ini menegaskan bahwa ekonomi Islam klasik tidak semata-mata berorientasi pada 

efisiensi material, tetapi juga pada pencapaian kesejahteraan moral, sosial, dan spiritual secara 

simultan. Dengan demikian, pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah tetap relevan sebagai 

landasan konseptual dalam merespons tantangan ekonomi kontemporer, termasuk ketimpangan 

distribusi kekayaan, krisis etika bisnis, serta kebutuhan pembangunan ekonomi yang 

berkelanjutan dan berkeadilan. 

5.2. Rekomendasi untuk Penelitian Masa Depan 

Pertama, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan pendekatan empiris guna 

menguji relevansi pemikiran ekonomi Islam klasik dalam praktik kebijakan modern, seperti pada 

sistem fiskal, pengelolaan zakat dan waqf, serta tata kelola lembaga keuangan syariah. Pendekatan 

kuantitatif atau mixed methods dapat digunakan untuk mengukur dampak implementasi prinsip-

prinsip tersebut terhadap indikator kesejahteraan dan distribusi pendapatan. Kedua, diperlukan 

kajian komparatif lintas negara untuk menganalisis bagaimana prinsip etika, peran negara, dan 

kontekstualisasi sosial dalam ekonomi Islam diterapkan dalam berbagai sistem hukum dan 

kebijakan publik. Hal ini penting untuk memperkuat argumentasi bahwa ekonomi Islam bersifat 

adaptif dan aplikatif. 

Ketiga, bagi pembuat kebijakan dan regulator, integrasi nilai keadilan distributif, tanggung jawab 

sosial, dan etika bisnis ke dalam kerangka regulasi ekonomi perlu diperkuat agar pembangunan 

ekonomi tidak hanya mengejar pertumbuhan, tetapi juga kesejahteraan yang inklusif dan 

berkelanjutan. Keempat, dalam konteks akademik, diperlukan pengembangan model konseptual 

ekonomi Islam yang mensintesiskan dimensi etika, institusional, spiritual, dan kontekstual secara 

sistematis agar dapat menjadi alternatif paradigma ekonomi yang lebih komprehensif. 

5.3. Implikasi Manajerial 

Implikasi manajerial dari penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai etika, keadilan sosial, dan 

tanggung jawab moral yang dirumuskan oleh pemikir ekonomi Islam klasik dapat menjadi 

pedoman bagi praktisi, regulator, dan pengelola institusi ekonomi syariah. Regulator diharapkan 



125 

 

dapat merumuskan kebijakan ekonomi yang berorientasi pada keadilan distribusi dan 

kesejahteraan publik. Sementara itu, pelaku usaha dan manajer institusi ekonomi syariah perlu 

mengintegrasikan nilai etika, niat yang baik, serta tanggung jawab sosial dalam pengambilan 

keputusan bisnis guna menciptakan praktik ekonomi yang berkelanjutan dan bermartabat. 

Referensi  

Ahmad, S., Qamar, A. J., Bhatti, M. A. A., & Bashir, U. (2023). Integrating Islamic ethics with 

modern governance: A comprehensive framework for accountability across religious, social, 

and economic dimensions. Al-Irfan, 8(15), 51–79. 

Al-Daghistani, S. (2021). The Making of Islamic Economic Thought. Cambridge University Press. 

Al-Jarhi, M. A., & Zarqa, M. A. (2007). Redistributive justice in a developed economy: an islamic 

perspective. Islamic Economics and Finance, 43. 

Al-Nahari, A. A. A. Q., Monawer, A. T. M., Haji Abdullah, L. Bin, Ali, A. K. Bin, Abdul Rahman, 

N. N. B., & Achour, M. (2022). Common conceptual flaws in realizing maqāṣid al-Sharīʿah 

vis-à-vis Islamic finance. ISRA International Journal of Islamic Finance, 14(2), 190–205. 

Aman, A. (2020). Islamic marketing ethics for Islamic financial institutions. International 

Journal of Ethics and Systems, 36(1), 1–11. 

Ayuniyyah, Q., Pramanik, A. H., Saad, N. M., & Ariffin, M. I. (2018). Zakat for poverty 

alleviation and income inequality reduction: West Java, Indonesia. Journal of Islamic 

Monetary Economics and Finance, 4(1), 85–100. 

Baeck, L. (1993). The economic thought of classical Islam and its revival. Discussion Paper: 

Research Paper in Economic Development. 

Ceyhan, S., Doǧan, İ. Ç., & Tunedogan, A. (2024). A Review Of Islamic Ethics Research in 

Business Studies Through Bibliometric Coupling Analysis. Is Ahlakı Dergisi, 17(1), 41–74. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of Maqāsid al-sharī ‘ah. 

Islamic Research and Training Institute Islamic Development Bank Jeddah, DOI, 10. 

Chapra, M. U. (2016). The future of economics: An Islamic perspective (Vol. 21). Kube 

Publishing Ltd. 

Dusuki, A. W., & Bouheraoua, S. (2011). The framework of Maqasid al-Shari’ah and its 

implication for Islamic finance. Icr Journal, 2(2), 316–336. 

Essid, Y. (1995). A critique of the origins of Islamic economic thought (Vol. 11). Brill. 

Ghazanfar, S. M. (2003). Medieval Islamic Economic Thought. London and New York: Routledge 

Curzon. 

Ghosh, S., & Sahu, T. N. (2025). Sustainable Futures: Corporate Governance and Environmental 

Challenges. Routledge. 

Haneef, M. A. M. (1997). Islam, the Islamic worldview, and Islamic economics. IIUM Journal of 

Economics and Management, 5(1), 39–65. 

Islahi, A. A. (2014). History of Islamic economic thought: Contributions of Muslim scholars to 

economic thought and analysis. In History of Islamic Economic Thought. Edward Elgar 

Publishing. 

Kasri, N. S., Bouheraoua, S., & Mohamed Radzi, S. (2023). Maqasid al-Shariah and sustainable 

development goals convergence: An assessment of global best practices. In Islamic finance, 

fintech, and the road to sustainability: Reframing the approach in the post-pandemic era 

(pp. 59–105). Springer. 

Mudrikah, S., Abidillah, A. F., Saifuddin, M. Y., & Hasan, A. S. (2024). Islamic Economics and 

Covid-19: The Economic, Social, and Scientific Consequences of a Global Pandemic. 

Taylor & Francis. 

Omar, N. (2012). Zakat and poverty alleviation: Roles of zakat institutions in Malaysia. 

Piketty, T. (2014). Capital in the twenty-first century. Harvard University Press. 

Skidelsky, E., & Skidelsky, R. (2015). The moral limits of markets. In Are Markets Moral? (pp. 

77–102). Springer. 



126 

 

Syadidunniam, A., Royani, A., Ummah, N. I., & Aminah, S. (2026). Integrating Behavioral 

Economics into Islamic Education Management: Promoting Ethical Decision-Making in 

School Leadership. Journal of Psychological Insight, 2(1), 1–13. 

 


