Jurnal Al-Istishna : Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Islam
https://e-journal.staimaswonogiri.ac.id/

Volume 02, No.02, Januari 2026, HIm 117-126. Jurnal hajian I'konomi dan Bisnis Islam
e-ISSN: (3090-3017)

P-ISSN: (3110-0287)

Pemikiran Ekonomi Islam Abad V Hijriah: Analisis
Komparatif Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan
Ibnu Hazm

Asdar Nasip', Ahmad Abdul Mutalib?, Kamiruddin®
123 Institut Agama Islam Negeri Bone, Indonesia

Abstrak

Pemikiran ekonomi Islam pada abad V Hijriah (XI Masehi) merupakan fase penting dalam perkembangan
intelektual Islam yang menempatkan aktivitas ekonomi dalam kerangka etika, hukum, dan spiritualitas.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komparatif dan integratif pemikiran ekonomi Ibnu
Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm serta relevansinya terhadap tantangan ekonomi
modern. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui metode studi kepustakaan dengan
analisis isi terhadap karya-karya klasik dan literatur ilmiah terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Ibnu Maskawaih menekankan pembentukan akhlak sebagai fondasi perilaku ekonomi; Al-Mawardi
menegaskan peran negara dalam menjamin keadilan distribusi dan kesejahteraan publik; Al-Ghazali
mengaitkan aktivitas ekonomi dengan niat, integritas moral, dan keberkahan; sedangkan Ibnu Hazm
menyoroti pentingnya konteks sosial dan budaya dalam penerapan prinsip ekonomi Islam. Sintesis
pemikiran keempat tokoh tersebut menunjukkan bahwa ekonomi Islam bersifat holistik, mengintegrasikan
dimensi etika, sosial, spiritual, dan institusional. Temuan ini menegaskan relevansi pemikiran ekonomi
Islam klasik sebagai landasan konseptual dalam membangun sistem ekonomi yang adil, beretika, dan
berkelanjutan di era kontemporer.

Kata kunci: Pemikiran Ekonomi Islam, Abad V Hijriah, Etika Ekonomi, Keadilan Sosial, Ekonomi Islam
Klasik.

Abstract

Islamic economic thought in the fifth century Hijri (11th century CE) represents a significant phase in
Islamic intellectual history, positioning economic activities within ethical, legal, and spiritual frameworks.
This study aims to analyze comparatively and integratively the economic ideas of Ibn Maskawaih, Al-
Mawardi, Al-Ghazali, and Ibn Hazm and examine their relevance to contemporary economic challenges.
The research employs a qualitative approach using library research and content analysis of classical texts
and related scholarly literature. The findings reveal that Ibn Maskawaih emphasized moral character as the
foundation of economic behavior; Al-Mawardi highlighted the role of the state in ensuring distributive
justice and public welfare; Al-Ghazali linked economic activities to intention, moral integrity, and spiritual
value; while Ibn Hazm stressed the importance of socio-cultural and historical context in applying Islamic
economic principles. The synthesis of these perspectives demonstrates that Islamic economics is holistic,
integrating ethical, social, spiritual, and institutional dimensions. These findings affirm the continued
relevance of classical Islamic economic thought as a conceptual foundation for developing a just, ethical,
and sustainable economic system in the contemporary era.

Keywords : Islamic Economic Thought, Fifth Century Hijri, Economic Ethics, Social Justice, Classical
Islamic Economics.

117



I. Pendahuluan

Pemikiran ekonomi Islam merupakan bagian integral dari tradisi intelektual Islam yang
berkembang sejak periode klasik dan terus mengalami rekonstruksi hingga era modern. Berbeda
dengan ekonomi arus utama yang berkembang sebagai disiplin otonom sejak Adam Smith, tradisi
ekonomi Islam tumbuh secara interdisipliner dalam kerangka fikih, teologi, filsafat moral, dan
politik. Aktivitas ekonomi diposisikan bukan sekadar sebagai mekanisme pemenuhan kebutuhan
material, melainkan sebagai instrumen untuk mewujudkan keadilan sosial dan kemaslahatan
publik (Chapra, 2016). Oleh karena itu, struktur ekonomi dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari
nilai etika, norma hukum, dan orientasi spiritual yang menjadi fondasi syariah.

Sejumlah sarjana internasional menegaskan bahwa sejarah pemikiran ekonomi Islam mengisi
“kesenjangan besar” (great gap) dalam historiografi ekonomi Barat yang selama ini cenderung
mengabaikan kontribusi intelektual dunia Islam abad pertengahan (Ghazanfar, 2003). Dalam
konteks tersebut, abad V Hijriah (XI Masehi) menempati posisi penting karena pada periode ini
terjadi perkembangan signifikan dalam bidang filsafat moral, tata kelola pemerintahan, dan
pemikiran hukum yang memiliki implikasi langsung terhadap praktik ekonomi (Islahi, 2014).
Meskipun belum terformalisasi sebagai disiplin ekonomi tersendiri, gagasan para ulama dan filsuf
Muslim telah memuat prinsip-prinsip mendasar tentang distribusi kekayaan, mekanisme pasar,
intervensi negara, serta etika produksi dan konsumsi.

Konsep keadilan (‘adl) dan keseimbangan (tawazun) menjadi inti dari kerangka normatif ekonomi
Islam klasik. Berbeda dari paradigma utilitarian modern yang berorientasi pada maksimalisasi
kepuasan individual, ekonomi Islam menekankan integrasi antara kepentingan individu dan
kepentingan kolektif melalui mekanisme moral dan institusional (Chapra, 2008). Dalam kerangka
maqashid al-syariah, tujuan aktivitas ekonomi mencakup perlindungan agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta, sehingga dimensi material selalu ditempatkan dalam konteks kesejahteraan
sosial yang lebih luas (Dusuki & Bouheraoua, 2011).

Pada abad V Hijriah, kontribusi pemikiran ekonomi Islam dapat ditelusuri melalui karya beberapa
tokoh sentral. Ibnu Maskawaih mengembangkan etika kebajikan (virtue ethics) yang
menempatkan pembentukan karakter sebagai fondasi perilaku manusia. Dalam perspektifnya,
kesejahteraan ekonomi tidak dapat dipisahkan dari kesempurnaan moral, karena tujuan akhir
manusia adalah kebahagiaan (sa‘adah) yang mencakup dimensi spiritual dan sosial. Pendekatan
ini memperlihatkan bahwa ekonomi Islam klasik menempatkan etika sebagai prasyarat
terciptanya keadilan distribusi dan stabilitas sosial (Islahi, 2014).

Sementara itu, Al-Mawardi memberikan kontribusi signifikan dalam aspek institusional dan tata
kelola publik. Melalui kerangka teori politiknya, ia menegaskan kewajiban negara dalam
menjamin distribusi kekayaan yang adil, mengelola keuangan publik, serta menjaga stabilitas
pasar. Pandangannya menunjukkan bahwa mekanisme pasar tidak bersifat absolut, melainkan
harus berada dalam pengawasan moral dan hukum demi mencegah eksploitasi serta ketimpangan
sosial (Essid, 1995). Gagasan ini memiliki korespondensi dengan diskursus modern mengenai
welfare state dan regulasi pasar dalam konteks ekonomi berkeadilan.

Dimensi spiritual ekonomi Islam dikembangkan secara mendalam oleh Al-Ghazali. Ia
mengaitkan aktivitas ekonomi dengan niat (niyyah), integritas moral, dan keberkahan (barakah).

118



Produksi dan perdagangan tidak hanya dinilai dari keuntungan material, tetapi juga dari
kontribusinya terhadap kemaslahatan sosial. Kritik Al-Ghazali terhadap orientasi materialistik
relevan dengan perdebatan kontemporer mengenai krisis moral dalam kapitalisme global
(Skidelsky & Skidelsky, 2015). Perspektif ini memperlihatkan bahwa keberhasilan ekonomi
dalam Islam bersifat multidimensional dan tidak terbatas pada indikator kuantitatif.

Adapun Ibnu Hazm menambahkan dimensi kontekstual dalam penerapan norma hukum dan
praktik sosial. Ia menekankan pentingnya memahami realitas sosial dan budaya dalam
implementasi prinsip syariah. Pendekatan ini menunjukkan fleksibilitas ekonomi Islam klasik
dalam merespons perubahan zaman tanpa meninggalkan fondasi normatifnya. Dalam literatur
kontemporer, pendekatan kontekstual ini dipandang sebagai salah satu kekuatan epistemologis
ekonomi [slam yang memungkinkan adaptasi terhadap dinamika global (Haneef, 1997).

Dalam konteks global saat ini, sistem ekonomi menghadapi berbagai tantangan struktural, seperti
ketimpangan distribusi pendapatan, krisis finansial berulang, degradasi lingkungan, dan erosi
etika bisnis. Laporan internasional menunjukkan bahwa konsentrasi kekayaan global semakin
meningkat, sementara akses terhadap sumber daya produktif tidak merata (Piketty, 2014). Kondisi
tersebut mendorong pencarian paradigma alternatif yang lebih berkeadilan dan berkelanjutan.
Sejumlah akademisi berpendapat bahwa prinsip-prinsip ekonomi Islam khususnya keadilan
distributif, tanggung jawab sosial, dan integrasi etika dapat memberikan kontribusi signifikan
dalam merumuskan model ekonomi yang lebih inklusif (Chapra, 2008).

Meskipun studi tentang ekonomi Islam klasik telah berkembang, sebagian besar penelitian masih
bersifat parsial dan membahas tokoh secara terpisah. Padahal, integrasi pemikiran Ibnu
Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm dalam satu kerangka analisis komparatif
dapat menunjukkan bahwa ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki karakter holistik dan
multidimensional. Sintesis tersebut penting untuk menegaskan bahwa ekonomi Islam bukan
sekadar sistem normatif, tetapi juga memiliki landasan etis, institusional, dan kontekstual yang
relevan bagi pengembangan ekonomi modern.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara
komparatif dan integratif pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah serta mengevaluasi
relevansinya terhadap tantangan ekonomi kontemporer. Dengan pendekatan kualitatif berbasis
studi kepustakaan, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya literatur ekonomi Islam dan
memberikan kontribusi konseptual terhadap pengembangan paradigma ekonomi yang adil,
beretika, dan berkelanjutan.

II. Tinjauan Literatur

2.1 Perkembangan Kajian Ekonomi Islam Kontemporer (2021-2025)

Dalam lima tahun terakhir, kajian ekonomi Islam menunjukkan perkembangan signifikan,
khususnya dalam integrasi antara nilai normatif klasik dan aplikasi kebijakan modern. Penelitian-
penelitian terbaru menekankan pentingnya pendekatan maqasid al-shariah sebagai kerangka
evaluatif dalam pengembangan sistem ekonomi Islam, termasuk dalam pengukuran kinerja
lembaga keuangan syariah dan kebijakan publik (Al-Nahari et al., 2022). Kerangka maqasid

119



dipandang mampu menjembatani aspek normatif-teologis dengan kebutuhan praktis
pembangunan ekonomi kontemporer.

Sejumlah studi juga menyoroti bahwa ekonomi Islam tidak cukup dipahami sebagai sistem
keuangan alternatif, tetapi sebagai paradigma nilai yang mencakup dimensi keadilan distributif,
keseimbangan sosial, dan tanggung jawab moral (Ceyhan et al., 2024). Literatur mutakhir
menegaskan bahwa krisis ekonomi global, ketimpangan pendapatan, serta degradasi etika bisnis
memperkuat urgensi integrasi moralitas dalam sistem ekonomi (Mudrikah et al., 2024).

2.2 Etika dan Dimensi Moral dalam Ekonomi Islam

Kajian kontemporer banyak menggarisbawahi bahwa etika merupakan fondasi utama ekonomi
Islam. Studi empiris terbaru menunjukkan bahwa praktik keuangan syariah yang
mengintegrasikan nilai moral dan tanggung jawab sosial memiliki korelasi positif terhadap
kepercayaan publik dan stabilitas institusional (Aman, 2020). Selain itu, penelitian mengenai
etika bisnis Islam menekankan pentingnya niat (niyyah), kejujuran, dan amanah sebagai variabel
yang memengaruhi keberlanjutan usaha.

Dimensi ini memiliki kesinambungan historis dengan pemikiran klasik, khususnya dalam tradisi
etika Islam abad pertengahan. Literatur terbaru menilai bahwa pemikiran etis klasik dapat
direaktualisasi dalam kerangka ekonomi perilaku (Islamic behavioral economics), yang mengakui
bahwa keputusan ekonomi dipengaruhi oleh nilai spiritual dan norma sosial (Syadidunniam et al.,
2026).

2.3 Peran Negara dan Keadilan Distribusi

Diskursus terbaru juga menekankan peran negara dalam mewujudkan keadilan sosial melalui
kebijakan redistribusi dan tata kelola publik. Studi-studi 2021-2024 menunjukkan bahwa
instrumen seperti zakat, waqf produktif, dan kebijakan fiskal berbasis prinsip syariah dapat
berkontribusi signifikan terhadap pengurangan ketimpangan (Ayuniyyah et al., 2018). Penelitian
empiris di beberapa negara mayoritas Muslim menunjukkan bahwa efektivitas redistribusi sangat
bergantung pada tata kelola yang transparan dan akuntabel.

Literatur tersebut secara implisit memiliki keterkaitan dengan gagasan klasik mengenai tanggung
jawab negara dalam menjaga stabilitas ekonomi dan mencegah eksploitasi pasar. Kajian teoritis
terbaru bahkan menempatkan konsep welfare state dalam perspektif maqashid al-syariah sebagai
bentuk aktualisasi nilai keadilan distributif Islam (Kasri et al., 2023).

2.4 Kontekstualisasi Pemikiran Klasik dalam Studi Modern

Tren penelitian lima tahun terakhir juga menunjukkan minat terhadap rekonstruksi pemikiran
tokoh klasik untuk menjawab tantangan ekonomi modern. Studi literatur sistematis menunjukkan
bahwa pemikiran ulama klasik tidak hanya memiliki nilai historis, tetapi juga dapat diadaptasi
untuk merumuskan kebijakan ekonomi berbasis nilai (Al-Daghistani, 2021). Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa ekonomi Islam bersifat dinamis dan kontekstual.

Beberapa penelitian komparatif terbaru menekankan pentingnya sintesis antara dimensi etika
individu, peran institusi negara, dan konteks sosial dalam membangun model ekonomi Islam yang
komprehensif (Ahmad et al., 2023). Namun demikian, sebagian besar studi masih membahas
tokoh atau konsep secara terpisah, sehingga integrasi multidimensional antar pemikir klasik masih
relatif terbatas.

120



2.5 Kesenjangan Penelitian (Research Gap)

Berdasarkan telaah literatur 2021-2025, terdapat tiga kesenjangan utama. Pertama, banyak
penelitian bersifat aplikatif pada sektor keuangan syariah, sementara sintesis konseptual
pemikiran ekonomi Islam klasik masih kurang dikembangkan. Kedua, kajian mengenai etika dan
distribusi sering dilakukan secara terpisah dari analisis institusional. Ketiga, penelitian komparatif
integratif terhadap beberapa tokoh klasik dalam satu kerangka analisis masih terbatas.

Dengan demikian, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut melalui analisis
komparatif dan integratif pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah serta relevansinya terhadap
tantangan ekonomi kontemporer.

ITII. Metodologi

3.1 Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi kepustakaan
(library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena tujuan penelitian adalah untuk memahami,
menganalisis, dan menginterpretasikan pemikiran ekonomi Islam klasik secara mendalam, bukan
untuk menguji hipotesis kuantitatif atau mengukur hubungan antarvariabel secara statistik. Studi
kepustakaan memungkinkan peneliti melakukan eksplorasi konseptual terhadap gagasan para
tokoh melalui analisis teks dan literatur ilmiah yang relevan. Penelitian ini bersifat deskriptif-
analitis dan komparatif, karena tidak hanya memaparkan pemikiran masing-masing tokoh, tetapi
juga membandingkan serta mensintesiskan gagasan mereka dalam satu kerangka analisis yang
integratif.

3.2 Sumber dan Jenis Data
Data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.

a. Data primer berupa karya-karya klasik tokoh abad V Hijriah yang menjadi objek kajian,
khususnya pemikiran Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm. Karya-
karya tersebut dianalisis untuk mengidentifikasi konsep-konsep ekonomi yang berkaitan
dengan etika, distribusi kekayaan, peran negara, niat, serta konteks sosial dalam aktivitas
ekonomi.

b. Data sekunder berupa artikel jurnal internasional lima tahun terakhir, buku akademik,
prosiding ilmiah, dan publikasi bereputasi yang membahas ekonomi Islam klasik maupun
kontemporer. Data sekunder digunakan untuk memperkuat analisis, memberikan konteks
teoritis, serta mengidentifikasi perkembangan kajian terbaru.

Pemilihan sumber dilakukan secara purposive sampling, yaitu berdasarkan relevansi, kredibilitas
akademik, dan kesesuaian dengan fokus penelitian.

3.3 Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui:

a. Penelusuran literatur sistematis, menggunakan basis data ilmiah seperti Scopus, Web of
Science, Google Scholar, dan portal jurnal terindeks.

b. Seleksi literatur berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi.

121



1) Kriteria inklusi: publikasi akademik 5 tahun terakhir (untuk literatur kontemporer),
relevan dengan ekonomi Islam, etika ekonomi, distribusi, maqasid al-shari‘ah, dan
pemikiran tokoh klasik.

2) Kiriteria eksklusi: artikel populer non-ilmiah, sumber tanpa peer-review, dan
literatur yang tidak relevan dengan fokus penelitian.

c. Klasifikasi tematik, yaitu pengelompokan literatur berdasarkan dimensi analisis: etika
individu, peran negara, dimensi spiritual, dan konteks sosial.

3.4 Teknik Analisis Data

Penelitian ini menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif. Proses analisis dilakukan melalui beberapa tahap:

a. Reduksi data, yaitu mengidentifikasi konsep-konsep utama dalam teks klasik dan literatur
modern.

b. Kategorisasi, yaitu mengelompokkan gagasan berdasarkan tema seperti etika ekonomi,
keadilan distribusi, tata kelola negara, dan kontekstualisasi sosial.

c. Analisis komparatif, yaitu membandingkan pemikiran keempat tokoh untuk menemukan
persamaan, perbedaan, serta kontribusi khas masing-masing.

d. Sintesis integratif, yaitu menyusun kerangka konseptual yang menggabungkan dimensi
etika, sosial, spiritual, dan institusional dalam satu model analisis ekonomi Islam klasik.

e. Interpretasi kontekstual, yaitu mengaitkan hasil sintesis dengan tantangan ekonomi
kontemporer seperti ketimpangan, krisis etika bisnis, dan kebutuhan pembangunan
berkelanjutan.

Untuk menjaga validitas akademik, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber, yaitu
membandingkan interpretasi teks klasik dengan analisis para sarjana kontemporer guna
meminimalkan bias subjektif.

IV. Hasil dan Analisis

4.1 Hasil Penelitian

Analisis terhadap pemikiran Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm
menunjukkan bahwa ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki karakter multidimensional yang
meliputi dimensi etika, institusional, spiritual, dan kontekstual. Temuan ini sejalan dengan studi
kontemporer yang menegaskan bahwa ekonomi Islam merupakan sistem normatif yang
terintegrasi dengan nilai moral dan tujuan sosial (Kasri et al., 2023).

4.1.1 Dimensi Etika Individu

Hasil kajian menunjukkan bahwa Ibnu Maskawaih menempatkan akhlak sebagai fondasi perilaku
ekonomi. Aktivitas ekonomi dipahami sebagai bagian dari pembentukan karakter yang seimbang
dan moderat. Prinsip ini relevan dengan temuan penelitian terbaru yang menunjukkan bahwa
integrasi etika dalam perilaku ekonomi meningkatkan keberlanjutan dan stabilitas institusional
(Aman, 2020).

Studi dalam Islamic behavioral economics juga menegaskan bahwa keputusan ekonomi tidak
sepenuhnya rasional dalam arti utilitarian, melainkan dipengaruhi oleh norma moral dan nilai

122



spiritual. Dengan demikian, konsep etika Ibnu Maskawaih memiliki relevansi teoretis dengan
perkembangan ekonomi perilaku Islam kontemporer.

4.1.2 Dimensi Institusional dan Peran Negara

Analisis terhadap pemikiran Al-Mawardi menunjukkan bahwa negara memiliki tanggung jawab
dalam menjaga keadilan distribusi dan stabilitas pasar. Konsep ini selaras dengan literatur terbaru
yang menekankan pentingnya tata kelola publik berbasis maqasid al-shari‘ah dalam kebijakan
fiskal dan redistribusi (Al-Jarhi & Zarqa, 2007).

Penelitian empiris lima tahun terakhir menunjukkan bahwa efektivitas instrumen redistributif
seperti zakat dan waqf sangat bergantung pada transparansi, regulasi, dan akuntabilitas negara
(Omar, 2012). Hal ini memperkuat argumentasi bahwa pemikiran Al-Mawardi memiliki relevansi
kuat dalam konteks pembangunan ekonomi berkeadilan.

4.1.3 Dimensi Spiritual dan Orientasi Niat

Al-Ghazali menekankan bahwa nilai ekonomi tidak hanya ditentukan oleh hasil material, tetapi
juga oleh niat (niyyah) dan integritas moral. Hasil analisis menunjukkan bahwa pendekatan ini
memperluas indikator kesejahteraan dari sekadar profit menjadi keberkahan dan manfaat sosial.

Literatur kontemporer mendukung temuan ini dengan menunjukkan bahwa orientasi moral dalam
praktik bisnis Islam berkontribusi pada peningkatan reputasi dan kepercayaan publik (Ghosh &
Sahu, 2025). Selain itu, diskursus etika bisnis global juga menekankan perlunya reintegrasi nilai
moral dalam sistem ekonomi modern (Mudrikah et al., 2024).

4.1.4 Dimensi Kontekstual dan Adaptasi Sosial

Pemikiran Ibnu Hazm menunjukkan bahwa penerapan prinsip ekonomi Islam harus
mempertimbangkan konteks sosial dan budaya. Pendekatan ini selaras dengan tren penelitian
yang menekankan fleksibilitas implementasi prinsip syariah dalam sistem ekonomi modern
(Baeck, 1993). Studi terbaru juga menunjukkan bahwa adaptasi kebijakan ekonomi Islam di
berbagai negara membutuhkan pendekatan kontekstual tanpa mengabaikan prinsip normatif
(Amin & Yusof, 2022). Hal ini menegaskan bahwa ekonomi Islam klasik bersifat dinamis dan
tidak rigid.

4.2 Analisis Komparatif

Sintesis terhadap pemikiran Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi, Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm
menunjukkan bahwa ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki empat karakter utama yang saling
terintegrasi. Pertama, karakter normatif-etik, yang menempatkan pembentukan akhlak individu
sebagai fondasi aktivitas ekonomi sehingga perilaku produksi, distribusi, dan konsumsi diarahkan
oleh prinsip keadilan, moderasi, dan tanggung jawab sosial. Kedua, karakter institusional-
distributif, yang menegaskan pentingnya peran negara dalam menjaga stabilitas ekonomi,
mengatur distribusi kekayaan, serta memastikan terwujudnya keadilan sosial melalui mekanisme
tata kelola publik yang adil dan akuntabel. Ketiga, karakter spiritual-transendental, yang
mengintegrasikan dimensi niat (niyyah) dan nilai ibadah dalam aktivitas ekonomi, sehingga
keberhasilan tidak hanya diukur dari capaian material, tetapi juga dari keberkahan dan manfaat
sosial yang dihasilkan. Keempat, karakter adaptif-kontekstual, yang menunjukkan fleksibilitas
penerapan prinsip ekonomi Islam sesuai dengan dinamika sosial dan budaya tanpa meninggalkan
landasan normatif syariah. Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa ekonomi

123



Islam klasik tidak sekadar memiliki nilai historis, melainkan juga menawarkan kerangka
konseptual alternatif yang relevan bagi pembangunan ekonomi berkelanjutan yang berorientasi
pada keadilan, etika, dan kesejahteraan holistik.

V. Kesimpulan dan Rekomendasi

5.1. Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah memiliki karakter
yang holistik dan multidimensional. Analisis terhadap gagasan Ibnu Maskawaih, Al-Mawardi,
Al-Ghazali, dan Ibnu Hazm menunjukkan bahwa ekonomi Islam klasik tidak berdiri sebagai
disiplin yang terpisah, melainkan terintegrasi dalam kerangka etika, hukum, spiritualitas, dan tata
kelola sosial.

Secara konseptual, penelitian ini menemukan empat karakter utama ekonomi Islam abad V
Hijriah, yaitu: (1) normatif-etik yang berbasis pada pembentukan akhlak individu; (2)
institusional-distributif yang menekankan peran negara dalam menjamin keadilan sosial; (3)
spiritual-transendental yang mengintegrasikan niat dan nilai ibadah dalam aktivitas ekonomi;
serta (4) adaptif-kontekstual yang memungkinkan penerapan prinsip ekonomi Islam sesuai
dengan dinamika sosial dan budaya.

Temuan ini menegaskan bahwa ekonomi Islam klasik tidak semata-mata berorientasi pada
efisiensi material, tetapi juga pada pencapaian kesejahteraan moral, sosial, dan spiritual secara
simultan. Dengan demikian, pemikiran ekonomi Islam abad V Hijriah tetap relevan sebagai
landasan konseptual dalam merespons tantangan ekonomi kontemporer, termasuk ketimpangan
distribusi kekayaan, krisis etika bisnis, serta kebutuhan pembangunan ekonomi yang
berkelanjutan dan berkeadilan.

5.2. Rekomendasi untuk Penelitian Masa Depan

Pertama, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan pendekatan empiris guna
menguji relevansi pemikiran ekonomi Islam klasik dalam praktik kebijakan modern, seperti pada
sistem fiskal, pengelolaan zakat dan wagqf, serta tata kelola lembaga keuangan syariah. Pendekatan
kuantitatif atau mixed methods dapat digunakan untuk mengukur dampak implementasi prinsip-
prinsip tersebut terhadap indikator kesejahteraan dan distribusi pendapatan. Kedua, diperlukan
kajian komparatif lintas negara untuk menganalisis bagaimana prinsip etika, peran negara, dan
kontekstualisasi sosial dalam ekonomi Islam diterapkan dalam berbagai sistem hukum dan
kebijakan publik. Hal ini penting untuk memperkuat argumentasi bahwa ekonomi Islam bersifat
adaptif dan aplikatif.

Ketiga, bagi pembuat kebijakan dan regulator, integrasi nilai keadilan distributif, tanggung jawab
sosial, dan etika bisnis ke dalam kerangka regulasi ekonomi perlu diperkuat agar pembangunan
ekonomi tidak hanya mengejar pertumbuhan, tetapi juga kesejahteraan yang inklusif dan
berkelanjutan. Keempat, dalam konteks akademik, diperlukan pengembangan model konseptual
ekonomi Islam yang mensintesiskan dimensi etika, institusional, spiritual, dan kontekstual secara
sistematis agar dapat menjadi alternatif paradigma ekonomi yang lebih komprehensif.

5.3. Implikasi Manajerial

Implikasi manajerial dari penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai etika, keadilan sosial, dan
tanggung jawab moral yang dirumuskan oleh pemikir ekonomi Islam klasik dapat menjadi
pedoman bagi praktisi, regulator, dan pengelola institusi ekonomi syariah. Regulator diharapkan

124



dapat merumuskan kebijakan ekonomi yang berorientasi pada keadilan distribusi dan
kesejahteraan publik. Sementara itu, pelaku usaha dan manajer institusi ekonomi syariah perlu
mengintegrasikan nilai etika, niat yang baik, serta tanggung jawab sosial dalam pengambilan
keputusan bisnis guna menciptakan praktik ekonomi yang berkelanjutan dan bermartabat.

Referensi

Ahmad, S., Qamar, A. J., Bhatti, M. A. A., & Bashir, U. (2023). Integrating Islamic ethics with
modern governance: A comprehensive framework for accountability across religious, social,
and economic dimensions. Al-Irfan, 8(15), 51-79.

Al-Daghistani, S. (2021). The Making of Islamic Economic Thought. Cambridge University Press.

Al-Jarhi, M. A., & Zarqa, M. A. (2007). Redistributive justice in a developed economy: an islamic
perspective. Islamic Economics and Finance, 43.

Al-Nahari, A. A. A. Q., Monawer, A. T. M., Haji Abdullah, L. Bin, Ali, A. K. Bin, Abdul Rahman,
N. N. B., & Achour, M. (2022). Common conceptual flaws in realizing maqasid al-Shari‘ah
vis-a-vis Islamic finance. ISRA International Journal of Islamic Finance, 14(2), 190-205.

Aman, A. (2020). Islamic marketing ethics for Islamic financial institutions. International
Journal of Ethics and Systems, 36(1), 1-11.

Ayuniyyah, Q., Pramanik, A. H., Saad, N. M., & Ariffin, M. 1. (2018). Zakat for poverty
alleviation and income inequality reduction: West Java, Indonesia. Journal of Islamic
Monetary Economics and Finance, 4(1), 85-100.

Baeck, L. (1993). The economic thought of classical Islam and its revival. Discussion Paper:
Research Paper in Economic Development.

Ceyhan, S., Dogan, I.C,& Tunedogan, A. (2024). A Review Of Islamic Ethics Research in
Business Studies Through Bibliometric Coupling Analysis. Is Ahlaki Dergisi, 17(1), 41-74.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of Maqasid al-shart ‘ah.
Islamic Research and Training Institute Islamic Development Bank Jeddah, DOI, 10.

Chapra, M. U. (2016). The future of economics: An Islamic perspective (Vol. 21). Kube
Publishing Ltd.

Dusuki, A. W., & Bouheraoua, S. (2011). The framework of Magasid al-Shari’ah and its
implication for Islamic finance. Icr Journal, 2(2), 316-336.

Essid, Y. (1995). 4 critique of the origins of Islamic economic thought (Vol. 11). Brill.

Ghazanfar, S. M. (2003). Medieval Islamic Economic Thought. Lorndon and New York: Routledge
Curzon.

Ghosh, S., & Sahu, T. N. (2025). Sustainable Futures: Corporate Governance and Environmental
Challenges. Routledge.

Haneef, M. A. M. (1997). Islam, the Islamic worldview, and Islamic economics. /IUM Journal of
Economics and Management, 5(1), 39-65.

Islahi, A. A. (2014). History of Islamic economic thought: Contributions of Muslim scholars to
economic thought and analysis. In History of Islamic Economic Thought. Edward Elgar
Publishing.

Kasri, N. S., Bouheraoua, S., & Mohamed Radzi, S. (2023). Magqasid al-Shariah and sustainable
development goals convergence: An assessment of global best practices. In Islamic finance,
fintech, and the road to sustainability: Reframing the approach in the post-pandemic era
(pp. 59-105). Springer.

Mudrikah, S., Abidillah, A. F., Saifuddin, M. Y., & Hasan, A. S. (2024). Islamic Economics and
Covid-19: The Economic, Social, and Scientific Consequences of a Global Pandemic.
Taylor & Francis.

Omar, N. (2012). Zakat and poverty alleviation: Roles of zakat institutions in Malaysia.

Piketty, T. (2014). Capital in the twenty-first century. Harvard University Press.

Skidelsky, E., & Skidelsky, R. (2015). The moral limits of markets. In Are Markets Moral? (pp.
77-102). Springer.

125



Syadidunniam, A., Royani, A., Ummah, N. I., & Aminah, S. (2026). Integrating Behavioral
Economics into Islamic Education Management: Promoting Ethical Decision-Making in
School Leadership. Journal of Psychological Insight, 2(1), 1-13.

126



